

Land und Leute an der Semgaler Aa. Ein prähiftorisches Zeitbild auf Erund von Ortsnamen im Kirchspiel Salgaln entworfen von

Hastor gan Salgaln.

Bieten uns Archive und Briefladen ein oft wenig erschöpftes, dennoch ergidiges Material für die Lokalgeschichte, so versagt leicht der Stoff, wenn wir über die letzten Jahrhunderte zurückgreifen. Er wird immer lückenhafter dis zur Grenze, wo es heißt: ignoramus. Diese ignoratio, die uns oft mutlos macht, weil sie uns die Bergangenheit in ein Dunkel hüllt, darf nicht der Schlagbaum sein, der uns den Weg der Forschung versperrt. Das nebelhafte Dunkel weicht, wenn wir scheindar Nebensächliches, an dem wir achtlos vorübergegangen sind, ins rechte Licht rücken. Können selbst Sagen und Legenden einen geschichtlichen Anhalt bieten, wenn wir die Schale vom Kern lösen, so können wir auch ohne legendarische Neberlieferung, die dem Gedächtnis entschwindet und auch ohne schriftliche Aufzeichnungen, die durch den Zahn der Zeit leiden, sür Geschichte und Vorgeschichte eines Landes und Bolkes noch andere Anhaltspunkte sinden. Es sind das die Ortsnamen.

Wo Menschen schweigen, müssen Steine reden. Und sie reden eine Sprache aus alter, uralter Zeit, deren Laute so fremdartig klingen. Hören wir aber recht hin, so geben sie uns Kunde über Land und Leute, ja selbst über Kultur und Religion. Wenn wir noch in der dunklen, längst entschwundenen Zeit unsicher herumtasten, dann leuchten diese Namen weit zurück über die Grenzen der historischen Zeit und öffnen uns den Blick in die prähistorische Vergangenheit.

Bei Dentung der Ortsnamen kommen zwei Factoren inbetracht: die Etymologie und die Ortsbeschaffenheit. — Ortsnamen, diese ältesten Reste geschichtlicher Denkmäler, sind das eiserne Inventar eines Landes und Volks, das sich erhält durch die Jahrhunderte, ost über ein Jahrtausend. Ihre Etymologie ist oft dunken. Trop Kamenverstümmelung

TA ABLAS ABLAS

bewahren sie mehr als andere Stücke der Sprache ihre ursprüngliche Lautbeschaffenheit.

Die Deutung wird hier zu Lande oft erschwert, weil wir nicht bei jedem Namen wissen, wo wir den Ursprung zu suchen haben, denn nicht ein Bolk hat hier gelebt, sondern Bolker; sie find gekommen und gegangen. Kann der Ursprung des Namens aufgespürt werden, fo wird nicht blos die Sprachforschung eine wertvolle Bereicherung finden auf dem Gebiet der Sprachentwickelung, auch der Lokalhistoriker wird Sinweise finden für die Geschichte der Urbewohner, haben doch die hier siedelnden und eingesessenen Geschlechter und wandernden Bölker in den Ortsnamen "ihre Spuren dem Grund und Boden aufgedrückt." Bilt das überall, so auch im Speciellen von unserm kurischen Beimat= lande besonders von jener Gegend, die schon, so weit die historischen Quellen zurückreichen, ein geschichtlich benkwürdiger Boben ift. Ich meine das Land an der großen Wafferstraße der Semgaler=Ua, wo innerhalb der Grenzen des einstigen Landesteiles Upmale, in der eine Reihe von Ordensgütern fich befand, aus benen Mitte bes XVI. Jahrhunderts die Barochie Salgaln sich zusammensetze, auf welche ich hier die Blicke lenken möchte1).

<sup>1)</sup> Zur geographischen Drientierung schicke ich voraus, daß die Grenzen des Salgalnschen Kirchspiels sich erstrecken im NO. dis auf 11/2 Meilen von der livzländischen Grenze, im SW, dis auf 3 Meilen von Littauen. — Umgrenzt wird die Parochie von Mitau, Dalbingen, Eckau, All-Rahden, Zohden, Mesothen, Sessau, Obschon das Namenmaterial zur vorliegenden Arbeit den Salgalnschen Kirchenbüchern von 1770 an und den alten Zuventarien der Krons-Güter im Archiv des Kameralhofs von 1718 an entnommen ist, so muß demerkt werden, daß die Parochialgrenzen sich im Laufe der Zeit wesentlich verschoben haben, deziehentlich in alter Zeit nicht so genau eingehalten wurden, insolge dessen sich eine Neihe von Ortsnamen sindet, die jetzt zu den erwähnten Nachdargemeinden gehören. Ich habe sie undeanstandet aufgenommen und hier verwertet, um das prähistorische Bild, das ich zeichnen will, abzurunden. — Desgleichen habe ich natürlich berücksichtigt die unzäligen Kamen von Höfen und Gesinden, die längt eingegangen und auf Karten nicht mehr zu finden sind, gleichwol sich in der Tradition erhalten haben. Sodann haben sast alle Güter früher noch andere Namen gehabt, die sich im Volksmunde erhalten haben, desgleichen eine Keihe von Kamen, die nur dem Volksmunde abgelauscht sind, so Kamen von Wald und Weiese, Berg und Tal, Flüssen und Bäckein. — Endlich muß ich noch vorausschicken die Güter und Gebiete, welche zu Salgaln eingepfarrt sind, resp. die Abkürzungen, die üngen, die hier vorkommen werden:

Annenburg (A.), Mejothen (M.), Neu-Bergfried (N. B.), Alt-Bergfried (A. B.), Kenjinghof (K.), Schlodhof (Sch.), Pr.-Garojen (Pr. G.), Rr.-Garojen (Kr. G.), Bershof (B.), Sahlingen (Sl.), Salgaln (S.) Salgaln Paftorat (S. P.), Zeemalden (Z.), Kulpenhof (Kp.), Billen-hof (Bl.), Stalgen (St.), Jostan (J.), Kr.-Bürzau (K. B.), Jelighof (Je.)

Gingegangener Sof = G. S.

Gingegangenes Gefinde = E. G. (burch Seuchen oder Kriege oder wo Gutsherren Bauerhöfe eingezogen hatten).

Die Zal der berücksichtigten Namen beträgt weit über 1000, unter diesen ca. 200 Namen von eingegangenen Gesinden und Benennungen von Wald, Wiesen, Bergen 2c.

In einer Länge von 21/2 Meilen durchschneidet der Stromlauf der Aa das ganze Gebiet in 2 Hälften. Die geographische Lage ist nicht ohne Bedeutung für die Geschichte des Gebietes. Waren Wasserscheiden mehr als heutzutage in alter Zeit Völkergrenzen, so waren Wasserstraßen die Wanderstraßen der Völker.

Vom Binnenlande zur offenen See schoben sich die Völkerwogen, längs dem Flußlauf; vom Meer, von der Flußmündung aus tief ins Land hinein drangen seefahrende Völker, hinein segelnd, dann sie selnd an den Ukern der schiffbaren Ströme und ihrer Nebenklüsse. Der Aa entlang sührte auch die alte Heerstraße, auf der deutsche Ordenseritter von Mintowe zur Vauskendurg durch Salgaln zogen, ebenso aber auch die littauischen Horden längs der Aa nach Mitau oder durch das Semgalerland, durch die Garosenschen Wälder gegen Riga vordrangen. — Durch dieses Gebiet zogen dann in herzoglicher Zeit polnische und schwedische Heere; dieselbe Kriegsstraße benutzte aber auch das französische Armeecorps Macdonalds und das preußische Hilfsecorps nnter York. Soweit die kurländische Geschichte reicht, ist in allen historisch bedeutsamen Zeitperioden dieses Gebiet nicht unberührt geblieben von Kriegsstürmen, welche das Heimatland verheerten. —

Was im Besondern dieses Gebiet von historischen Greignissen berichten kann, foll in einem andern Zusammenhang dargelegt werden 1). Che noch, beginnend mit der Ankunft der Deutschen in Lettland, die Bewohner desselben erst in die Geschichte eintraten und als lette unter den Völkern Europas vom Licht der Geschichte beleuchtet wurden, haben sie troß scheinbarer Abgeschlossenheit ein bewegtes Leben geführt; galt es doch für diesen indogermanischen Volkssplitter hier zuerst Kuß zu fassen und dann sich gegen eindringende finnisch-ugrische Volksstämme 311 behaupten. Ueber diese prähistorische Vergangenheit, über die uns weder Heinrich von Lettland noch die livländische Reimchronif und ältere historische Denkmäler berichten, gibt uns einigen Aufschluß eine Reihe von Ortsnamen, die 3. T. über 1000 Jahre alt fein mogen. Gin um= fassenderes Bild böten die Erforschung und Deutung sämmtlicher Orts= namen des Landes. — Diese Abhandlung will fich nur beschränken auf die Namen an der Semgaler Ma, fo weit fie in Salgaln und den unmittelbar angrenzenden Gebieten auf Grund der Ortstenntnis etymo= Ipaisch erklärt werden konnten?).

<sup>1)</sup> Gine Geschichte Salgalns, beginnend mit der Kirchengründung 1567, während die vorliegende Abhandlung ein prähistorisches Zeitbild bis zur Kirchenfundation behandelt.

<sup>2)</sup> Bei der etymologischen Deutung werden natürlich manche Versehen mit unterlaufen, für deren Berichtigung von sprachwissenschaftlicher Seite ich sehr dankbar wäre. Ich bitte daher diese Arbeit eines Laien mit großer Nachsicht aufzunehmen.

Ich behandele den vorliegenden Stoff nach drei Gesichtspunk= ten, da die Ortsnamen hinweisen:

- I. auf Bolksstämme, die hier gelebt,
  a) indogermanische, b) finnisch=ugrische,
- II. ihr fulturelles Leben,
- III. ihr religiöses Leben (Mythologie).

## I.

## Die Bolfsftamme, die hier gelebt.

Wenn es auch nach der chronologischen Reihenfolge richtiger wäre mit den Ortsnamen des Volks zu beginnen, das vermutlich die Priorität im Lande gehabt hat, so will ich, da diese Namen hauptsächlich im weitern Verlauf behandelt werden, junachft mit den fremdsprachigen Namen anfangen. Das find Namen finnisch = ugrifder Berfunft, in erster Reihe livische. Als Libbeeschi bezeichneten die Letten den finnischen Bolksftamm, der feine Wohnsite in Rurland nahm. Diefen Namen tragen 2 Gefinde in Ar. Garosen, neben welchen noch 2 mit dem Beinamen Rihs und Wehrtusch eriftiert haben 1800, ein Befinde gegenüber dem Baftorat an der Aa, neben dem Zeemaldenschen Kirchhof, der bis c. 1830 Libbeefchu Kapi hieß; ein Gefinde dieses Namens ift in Kr.=Würzau, 2 in Grünewalde, 1 in Ecau. Diese 9 Libbeefchi Gefinde würden an sich wenig beweisen, nur daß hier an der Na vereinzelte livische Kolonisten gelebt, wie auch weiter jenseits der kurländischen Grenze in Littauen (Kirchspiel Zenmel) ein Dorf Lihbeefchi mit 11 Gefinden noch heute eriftirt. Der oft wiederkehrende Name Libbeefchi veranlaßte mich aber nach andern Namen zu forschen, die gleichfalls livischen Ursprungs1) waren, und meine Vermutung bestätigten, daß wir es hier nicht mit einzelnen Kolonisten, sondern mit einer zalreichen livischen Bevölkerung zu tun haben, die zeitweilig die Letten ganz verdrängt haben mag, bis mit Hilfe der Deutschen vor 700 Jahren eine rückläufige Bewegung begonnen hat.

Bei den folgenden Namen ist zweierlei zu beachten: 1) daß sie ausnahmslos am Wasser vorkommen, 2) daß sie vorzugsweise in Gruppen sich nachweisen lassen. Die erstere Bevbachtung weist darauf, daß die Liven als seefahrendes Volk in das Flußgebiet der Semzgaler Aa eingedrungen sind, die zweite zeigt uns die livische Dorfziedelung als charakteristischen Unterschied von der lettischen Einzelzsiedelung in Gesinden.

15 solche Gruppen von livischen Ortsnamen sinde ich zunächst am rechten Ufer der Na und ihren Nebenflüssen:

<sup>1)</sup> Sjögren, Livifches Wörterbuch, bearbeitet von Biedemann.

- 1) Ahsali 4 Gesinde (Gr., B. und Irtrum; liv. azali = bo3= haft).
- 2) 2 Imat (liv. = schön; in A.) Lilit, liv. 1718 lüli = Blume, weiter bei Pr. Gar. an einem Bächlein Lihlawa (mit d. lett. End. awa = Wasser).
- 3) Dann an der Garose ein früherer Zeems Dorf, bestehend früher aus 7 Gesinden, von denen zwei eingegangen sind. Meki (Liv. megi Berg 1840). Kum mul (Liv. rauschendes Wasser 1840 aus dem Lett. Kumba entlehnt), 2 Peili (Liv. päli der Oberste, Oberhaupt) 1) und Kuikul (jest Kenzel) Kuik Birke, kul Dorf. 2 Pünka, liv. Pünki Kobnase.
- 4) In Pr. Garosen Paika (liv. Plat, Bersammlungsort, Melkasch, (liv. melgas = Grünspecht) beide E. G. 1840.
- 5) In Annenburg, auf Kalksteingrund, der jetzt noch die Bezeichnung "aknina fala" trägt, befinden sich 5 Gesinde, von denen (incl. ein E. G.) 4 livische Namen haben. Keikul (liv. kiw = Stein und kul = Dorf, Batscha (liv. paz = Steinfließen. Gaura (liv. kaur = Sägetaucher), Püka E. G. (liv. pük = Ziegenbock, neben dem jetzigen lett. Gesinde Aŭnin)<sup>2</sup>).
- 6) Im Gegensatz zum Steindorf Keikul ist an der Garose Mākul (liv. ma = Land, Niederung und 2 Ges. Pini (liv. pin = Hund).
- 7) Dann ein Dorf von 4 Gefinden, das jetzt noch Meeft heißt, obschon die nebeneinanderliegenden Bauerhöfe vor c. 50 Jahren versetzt find. Bon diesen tragen livische Namen: Kārum (liv. karu = Karumiche, ma = Land, an der fischreichen Ecau gelegen), Löde (liv. luod = N. D.).
- 8) An der Na Kandata muischa (E. H. 1780) jest Aushof; liv. randat = Ufer, Strand, daneben lag (E. G.) Autschi vom lett. auze, dem die Wurzel ük zu Grunde liegt oder vielleicht vom liv. auka = Grube), dann Pudscha (liv. pudze Abfall, Abgeriebenes, von der Wurzel pu = Baum, Kaman E. G. (liv. ram = Ramme, ramin = einrammen von Pfählen, oder vielleicht abzuleiten vom rām, die Fähre, ein gleichlautendes Gesinde in Pr. Garosen, beide am Wasser gelegen. 1775 auch Rama genannt, 1781 Ramāni.)

Neben Randata 2 Gf. Zihsar oder Sisar (liv. sig = Fisch und sar = Insel, also Sisar = Fischinsel)<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Der Name Rumul übergegangen auf einen Teich; bei Meki standen 1812 die Preußen.

<sup>2)</sup> Das 5te Gesinde Kalkeneek ist späteren Ursprungs, da Letten wie Liven den Gebrauch des Mörtels erst durch die Deutschen kennen lernten; die alten Kalksöfen beim Gesinde sind wol 3-400 J. alt, vielleicht auch älter.

3) Zwischen Sihar und Jgauni sind zwei Saimis Gesinde —, et. Saimas See

<sup>3)</sup> Zwischen Sihsar und Jgauni sind zwei Saim i-Gesinde —, et. Saima-See in Karelien, Finnland beim Imatrafall. Imat liv. schön für Gott, soim, lett. saim, lästern (v. Bösen, Teufel).

9) Von den oben genannten Lihbeefchi-Sesinden 2 in Kr. Garosen, neben welchen 2 E. G. lagen Kihs (Kaulbars und Wehrtus (liv. werten Spule, werd Hure) 1800.

10) Am linken Aa-Ufer neben dem E. G. Lihbeefchi liegt Zeemalben. Dr. Bielenstein half mir bei der Deutung dieses Namens.

Zeems, lett. = Dorf, walde, liv. = Dorf.

Bei der Zusammensetzung der gleichbedeutenden Namen ist das w nach dem m ausgestoßen und das o ist in a umgewandelt: Zeem(w)alde¹) Es ist eine analoge Zusammensetzung wie in Livland Kolken lett. Koltmala (liv. kuolt und lett. mala = User) oder Mezkaln (liv. mäg und lett. kalns = Berg). Gegenüber den Libbeeschu kapi ist Tutschi liv. tuz = schlummern 1770, 3 Tutschi (Zihrul, Wanzis und Beika).

Reben Zeemalben ift das Gefinde Dalus (liv. talu = Bauerhof,

taluse = zum Bauerhof gehörig).

An diesen beiden Orten sließt vorüber das Flüßchen Plahne. Es ist ein Absluß eines Sumpfes an dem vor c. 50 Jahren noch die E. G. Buneer und Kaneer standen (liv. puna, Schilf, kana wildes Huhn, eer = liv. jerw — See).

- 11) An der Stelle, wo die 2 Flüffe Plane und Islitz sich vereinigen und in die Na münden, stehen die Gesinde Kakuse in (1708 ein G. Kakuse, üse liv. neu = lett. Jaunsem; kakuse = 2 neue (Gsd.), liv. kaks = 2, kaksi zu zweien. Neben diesem Gesinde ist Piltschi (liv. pildzi = beständig, von Bestandsein; vielleicht, daß hier auch eine lettische oder littausche Abstammung möglich ist und das liv. pildzi nur zufällig gleichlautend mit Piltschi ist).
- 12. Am linken Aanfer sind ferner 3 Gesinde Walmi. (In der Stalgenschen Brieflade 1500 ein Dorf "Walmen", liv. waluma = walgma, Stelle am Ufer, wo die Böte ans Land gezogen werden. Nicht weit davon Ihben (1770) jest Ihbeneek (liv. übi, öbi = Pferd).
- 13) An der Switte 3 Gesinde Frbe (irva = Reh). Auf der einen Seite des Flusses Irbe Driksna (vielleicht vom lett. drihkkna Strahl, Schramme, drihkknas = eine Linie ziehn) und Irbe Bizin (viell. von liv. pizi = saust). Auf der anderen Seite des Flusses Kers liv. = jenseits, soviel wie Pahrup, so deutet Dr. Bielenstein den Namen vom lett. sehkers; näher liegt die livische Bedeutung von kere = Fischerhütte.
- 14) Gleichfalls an der Switte eine Reihe von zusammenhängenden Gefinden: Nihgart, Mehdum, Suhman, Druhbider (E. G. 1830). Behrgi, Kader. Bon diesen bedeutet Nihgart liv. nikard = verrenken von Pferden, Mehdum liv. möd = schwierig, sich verwickeln, ma = Land, (also ein Erdreich, wo man infolge von Gestrüpp

<sup>1)</sup> Balt. Monatsichr. 1897 p. 287. Zeems litt. kemas, altpr. keimas, verwandt mit dem deutschen "Heim." ef. lett. faiminich, Nachbar. — Im Salgalnschen sind viele frühern Zeems, Dörfer, aufgelöst in Einzelhöfe. Nach 1800 kommen 3 zeems vor. 1850 noch 4 Gesinde an der Garose Meests litt. mestas, ein Flecken.

schwer durchdringt und Pferde sich den Fuß verrenken). Sum an (su, liv. Mündung, Deffnung ma Land, wie in den obigen Namen Kahruma, Mehduma, Walūma und dem folg. Jahgman. Daselbst mündet ein Graben, früher wol ein Bach. Druhbider eftn. trü = Unterlage unter dem Kiel eines Bootes, das über's Eis gezogen wird, pider = länglich; ebenso liv. trub = Köhre, pidi = länglich). Behrgi (liv. derg = bergen von gestrandetem Gut; oder sollte es vom estn. pärg = franzartige Kopfbedeckung sür Mädchen abstammen?); Kader, liv. Radspeiche, der Name kommt 4mal vor.

15) Endlich komme ich zu der Namengruppe, zu welcher auch der viel umftrittene Rame Salgaln gehört. Früher lag dasfelbe gang auf einer Infel, gebildet durch den Arm der Aa, der beim Bastorat begann und fich zwischen dem Gesinde Grause und Annenburg wieder mit dem Hauptstrom vereinigte. Er ift jett gang versandet und nur im Frühjahr ein reißender Strom, welcher beim Eisgang von Jahr gu Jahr eine Sandschicht aufträgt'). — Wenn wir ftromaufwärts auf dieser früheren Insel die Ortsnamen verfolgen, so finden wir 2 Daluhs (cf. oben), 2 Pudscha (cf. oben), dann Elit (E. G. liv. elit = hell, 1730 kommt auch vor Ehlen liv. öl Stimme, Schall. Bolmani (liv. puol jenfeits ma - Land = kers oder pahrup). Dann Dibul (liv. did = Meise, könnte auch von didis litt. groß mit der lett. De= minutivendung ulis abstammen, hätte aber unter den livischen Namen feinen Sinn, während ber Ort für eine Meise, die gern am Waffer niftet, wol einen Sinn hat - 1770 Dihdul gefchrieben. Das folgende Gefinde heißt Weidul (liv. weis = Waffer, neben der Wiese Rag= Weise 1723. Liv. kag = verrinnen, weis = Waffer). Der Name fommt noch zweimal vor: Weise (B), Weischi (S.). Neben diesem Gestinde ift das Pastorat Salgaln2). Wenn auch der Name unzweisels haft lettisch sein kann und der Lokalität entspricht, so kann er auch ebenfogut livifch fein, da er abgesehn davon, daß er neben Gefinden mit lauter livischen Ramen liegt, auch livisch dieselbe Bedeutung hatte: sal = Infel, kala = Rand. Dieses "kala" finden wir auch in einem benachbarten Gefinde Schikal, wol aus liv. sig - Fisch u. kala Uferrand.

Außer diesen meist in größern oder kleinern Gruppen zusammenliegenden Gesinden, sind noch eine Reihe von Gesinden livischen Ursprungs inmitten lettischer Siedelungen, wo auch immer bei der Erklärung der ethmologischen Deutung die Lage des Orts berücksichtigt ist.

<sup>1)</sup> Ein benachbarter Wirt sagte mir, daß im Laufe v. 40 Jahren bei seinem Gesinde der Boden ungefähr 11/2 Huß sich gehoben habe, das gäbe seit Gründung der Kirche c. 13 Fuß. Auf 6 Fuß Tiefe trifft man Holzstämme, die vom User abgeriffen, im Laufe der Zeit mit einer Erdschicht zugedeckt find.

<sup>2)</sup> Ein gleichnamiges Gefinde Salagal liegt im Causchen, am Rande eines Morasts "Sunupuris".

In Annenburg: Keisar (and liv. kiw = Stein, sar Insel) Rūna (liv. Wallach), Budas (R. liv. rein, lauter, erhaben; litt. Budas = Tops); Tihka (liv. tüla Keule), Tilmann E. G. im Br. Gar. vom liv. til = Rinne, ma = Land, 1718 2 Gesinde; Til Runa, Lehts chi (liv. lētz, G. letzi = Strauchbeil), Kananeek (liv. kana = Huhn), Ahdit (liv. adīt = Enge), Puika (A. und Bl., liv. puik = Drache). Puiklauk (A.), Kaipe (E. G. 1739, liv. gewahr werden), Karup (1723 ef. Karum, liv. karu = Karausche).

In Kr. Garosen: Anda, (liv. — Mitgift), Kūter, jest Luksteneek (liv. eilig, schnell, rauschend), ein Fluß und eine Insel: Kūtera fala im Ecau-Delta, seit Urzeiten eine Zusluchtsstätte für Flüchtlinge im Kriege, mit wunderbarer Begetation, gleich der Moris-Insel auf dem Usmaitenschen See; 1812 flüchteten hierher alle Kr. Garosener. Gegenüber ist ein Pilskalns, von dem unten die Rede sein wird. Dieselbe Bedeutung hat das Kūtin Gs. (M.) an der Aa und 2 Kūtin (A. 1730, jest Wilzin und Warkweet), Buner (A. of. oben), jest Balschi. Walma oder Kasul (A.) of. oben. Mescha Kihgard E. G. 1730 of. oben. Torgen, Wiese bei Annenburg 1743, vielleicht vom liv. tuoros — saftig, frisch.

Ruful (A. 1730) vom liv. ruz stampfen, stoßen.

Kr. Gar. 1740 Rower, 1750 Rawer vom liv. rowa Steinflippe unter dem Wasser rawer Wassersall, Stromschnelle, Kihki — liv. kik = der Hahn.

Wegli liv. wegl = gewaltsam. E. G.; Gilda (liv. kild = ein Stückhen abgeteiltes, zerbröckeltes Gis, früher an der Aa, jekt verset). Im Walde Jukschi liv. juksi = allein, einzig) Münte (liv. = mehrere) — Luga sem (jekt Holländerkrug) 1723 Lug, liv. Anzahl, Mal.

In Salgaln 2 Wischker (liv. Wurfschaufel, früher an der Aa gelegen).

In Neu-Bergfried: Lampari (liv. lamba = Schaf, ari = wenig). Pehrnawe et (liv. pärna = Linde, lett. awa Fluß, Wasser). Gauja (Sessau) auß liv. koiwa — Birke; Palfiß (liv. pal = brennen, roben); Imbat (liv. imabat, süßlich, nicht gehörig gesalzen); Jag=mani (St., liv. jāgama Land außteilen, jāgami = Teilung (cf. gleich=namigeß Gut in Amboten).

Kr.=Würzau: Jümal (liv. [Gott) Künrat (mit später eingeschobenem n in kurat = Teufel); Jüga, liv. Furt, Bertiefung); Tigat (liv. = böse); Rahtschi (liv. raz Gen. ratzu = gestrickter Fischkober); Piga (liv. Aal); Kāwusch (Schnecke, Muschel); Rotschi (liv. der Schwede, auf diesen Namen komme ich noch); Kilkat (S. E. G., Liv. kil Grünspecht, kat = verborgen; Kilmuischa.

In Mesothen: Lantug (liv. lants = Niederung, mit Wald bewachsen, Waldöde, ug = rauschen, heulen); Luhden (liv. lūd =

Anochen, Gerippe); Jürda (liv. jur pl. jurd Wurzeln, neben Watul, E. G.), ebenso nach 1799 Jurden in Salgaln (E. G.); Aopi (liv. kuop pflegen, warten, bebanen, Stelle, wo die Russen über die Na setten 1812); Linteneek (lint = auf dem Eise sischen); Rusa (liv. übel, böse), Tüle (liv. Wind); Ranki (liv. ranka = Ginöde, Wüße, ein Wald, durch den man schwer durchdringt); Salak (Fisch, großer Stint); Sawas liv. sav = Thon; Kükschen (liv. kük = Hahn); Puhriz (liv. purikas = länglicher kleiner Fisch); Dautschi (liv. dauz Steinsauger); Simkausch (eftn. sim = Wasser, kaus = verschwinden); Rehtes (liv. rete Fischford); Emineni (emin = mehrere); Seiza (liv. sei = Lehm); Schirwe (estn. sirv = Runenkalender); Lama = Schlamm, Pr. Gar.); Kihriz (liv. Möve U.); Kischhof (E. H. kihs Kaulbars).

Im Hofsinventar von Neu-Bergfried 1705 finden sich mehrere livische Namen, die jetzt nicht mehr existiren, weil die Gesinde vermutlich in Hofsselder übergegangen sind:

Kintula (liv. kindas Hauschuhe, daraus das lettische zimds) Kursch Hausken und Kursch Illen (liv. kursu = Kure, illen estu. schön). Štindulu (viell. vom liv. skend = schelten). Schwieder = liv. ruots, Schwede). Jugain Silfort (liv. juga Furt, kuord = hoch, vornehm).

Wez Ludsefer (liv. luts = Duappe, ver = drehen, sich wälzen). Ferner 1780. Kape Starpenkrug (liv. kaiji = schädlich, kaija = Dohle). Manke und Arend Muschke (liv. muskos = Schwarzbeere, manika = Landmann, arend = pflegen, sorgen für etwas).

Ustop (liv. ustup Freund, lett. ustupis Hahnrei, der 3te Mann einer Frau, Germin Wischker (Wischker of. oben, German — liv. Gerber), Kewusch Dobel oder Karel (od. Karet) liv. Karats — Hirte, Viehhüter, Karal — Weiden.

In Neu-Ecau 1799. Rujen (cf. oben), Kukiche (cf. oben), Kaneneek (cf. oben), Wez-Woise (liv. mois — Hoslage), jest Wez-Muisenneek. Dieser Name ist insofern beachtenswert, als die Liven noch die Hossgründungen der Deutschen an der Semgaler Na erlebten, mithin ihr Vorhandensein an der Aa weit in die Ordenszeit hineinreichen muß. Wez-Muisenneek 1770, jest Swile; früher wol die alte Hossage.

Gena (Pr. Gar. 1740, E. G) liv. ken = Schuh; Rekute (1775 M. bei Peelen (liv. rekud = Wafferfurche. Sterlin (1779 ob vom liv. terli = heilfam?). Kumāl (liv. rumāl = Scheufal).

Reikal, E. H. liv. Reikaël — Raum zwischen der geheizten Rije und der Außenwand.

Außer diesen 166 liv. Ortsnamen 1), hatten wir noch 9 Gesinde

<sup>1)</sup> Unter den Livengefinden mögen auch Einwanderer aus Livland sein, wie der Name Gauja zeigt (die livland. Aa); vermutlich auch Pehrnaweet; die

"Lihbeeschi", wie die Liven von den Letten genannt wurden. Das ist eine ansehnliche Reihe von livischen Ortsnamen, die sich durch die Jahrhunderte inmitten einer jest rein lettischen Bevölkerung erhalten haben.

Von Höfen waren es nur 4, wenn man von Salgaln absieht: Kilmuischa und 3 E. H. 1820 Reikal, Kihschhof und Kandata. — Wie viel Ortschaften mögen ganz von der Bildsläche verschwunden sein, an deren Stelle rein lettische Namen traten. Immerhin ist der Procentsatz noch ein großer, nämlich mehr als 15 Procent
aller Namen.

Außer den Liven find aber noch einige andere finnisch-ugrische Stämme vertreten.

Finnen selbst nennen sich suomi. Ich vermute diesen Volksnamen im Gesinde Schomi (N. B.); dann die 2 Gesinde Pini (Kr. Gar.) liv. pin = Hund, pini nennen die Letten die Finnen. Auf Ocsel weist der Name Samkanga') (K.buch 1782 pag. 183, jest nicht zu sinden). Sams = Desulaner, kang = dick. — Wol kaum zu gleicher Zeit eingewandert sind 2 Fgauni (A.) lett. = Esten. Diese haben sich vielleicht angesiedelt erst während der Ordenszeit, als der Orden im Bunde mit den Letten gegen Esten und Düna-Liven kämpste und die kriegsgesangenen Esten hierher mitbrachte, wo sie neben den stammverwandten Liven sich niederließen.

Die Fgaun-Gesinde liegen neben der Livenansiedelung Randat, Budscha, Sisar. — Daraus könnte man vielleicht schließen, daß in jener Zeit als die Fgaunt — Esten sich hier niederließen die Aa-Liven noch nicht lettisirt waren, also vor mehr als 600 Jahren und gerade diese Sprachverwandtschaft mag die neuen Ankömmlinge zu den Liven hingezogen haben. Dasselbe würde gelten von dem Kreewini-Gestinde in derselben Gegend, wo wir genauer den Zeitraum anzugeben imstande sind. Die Kreewinger sind nämlich sinnische Woten aus Ingermanuland, die der Herrmeister Vincke von Overberg 1445 im Kriegszuge gegen Nowgord als Gesangene mitbrachte und beim Bau der Baussenburg verwandte. Das Land der Woten gehörte zu Gr. Nowgord und weil die kriegsgesangenen Woten llutertanen der Kussen waren, wurden sie von den Letten verächtlich Kreewini genannt.<sup>2</sup>) Un der Heerstraße von Mitan nach Bauske liegt das Gesinde.

Dann haben wir ein Gesinde Kuras (E. G., K.buch 1786 pag. 244, nicht mehr zu finden) und N. Bergfried 1705 2 Gesinde Kursch Handensein dieses Namens ist ein Zeugnis, daß auch eine Kolonie des

patronymische Endung est ist in Livland gebräuchlich, mährend in Kurland mehr die entsprechende Endung neek sich sindet.

<sup>1)</sup> Bielleicht das jetige Beefajs Gf. = "der Dicke" (R. Ecau Aufing oder Samfon 1799, Sam = Defulaner, son = Schlitten.

<sup>2)</sup> cf. Mag. 1905 p. 130.

zweiten finnischen Stammes, welcher in Kurland ansäßig war, sich unter den Semgalern niedergelassen hatte. So haben wir denn neben den Liven, Esten, Oesulanern, Woten, Finnen, noch diese stammverswandten Kuren.

Die Kuren find ein finnischer Stamm, der sowol an der Weftfüste des Rigaschen Meerbusens als auch zwischen Liban und Dondangen lebte und gleich den Liven nicht abstammte von seinen nächsten nordöftlichen Nachbarn den Esten, sondern von den finnischen Kareliern am Onegafee. Bielleicht ift aus dem Namen ber Karelier, ber Name ber Koren — Kuren entstanden1) und auf die kurische Küste über= tragen. Der Name Kuren wurde schon seit dem XIII. Jahrhundert auch auf die Letten übertragen. Mag nun dieses Ruras-Gefinde und die 2 Kursch Gefinde vereinzelte Kolonien unter den stammverwandten Liven gewesen sein, letztere waren, wie wir sahen, nicht einzelne Kolo-nisten, sondern eine ansehnliche Bevölkerung, die nicht blos an der Windau und Düna und libländischen Aa ins Binnenland eingedrungen war und längs den Flugläufen die Letten zurückbrängte, sondern, wie obige Namen evident beweisen, auch an der Semgaler Na und ihren zalreichen Nebenflüffen, als friegerisches Seeräubervolk schließlich feschaft wurde und das schwächere Urvolf der Letten zurückbrängte. — Sahr= hunderte hindurch mögen diese fremden Eroberer die Letten an der Aa bedrängt und bedrückt haben. Dadurch, daß fie das Fluggebiet befiedelten, haben fie die eingebornen Letten von den völkerverbindenden Waffer= straßen abgeschnitten, während sie offenen Zugang und Zuzug vom Meer behielten, von wo gleich ihnen die stammverwandten Finnen, Defulaner, Esten und die Düngliven eindrangen. Auf dem Wasser waren dieselben zu Saufe, wie ja die Bezeichnungen für Waffer, Fische, Schifffahrt, die wir vielfach in Ortsnamen vertreten finden, beweisen. Sie waren die Herren bes Landes. Der Druck, ber auf den Letten ruhte, wurde erft leichter, je mehr eine rückläufige Bewegung der Liven beginnt mit Ankunft der Deutschen. Gegen die bisherigen Machthaber im Lande fanden die Letten Unterstützung bei den Deutschen. "Ihr friedlicherer Charafter wie das unbewußte Gefühl der indogermanischen Stammesverwandtschaft mag ben Letten die Sympatie der beutschen Herren zugewandt haben."2)

"Mit Hilfe der Deutschen haben die Letten die finnischen Eindringlinge, deren sie selbst nicht Herr werden konnten, verdrängt oder vielmehr absorbirt." Lange müssen diese finnischen Stämme auch hier gelebt haben, indem sie die lettischen Ortsnamen der livischen Junge anpaßten und ummodelten. Der Live vermag nicht im Anlant eine Häufung von Consonanten auszusprechen, daher wurde aus lett. Stirna, irva — irbe = Reh, aus lett. fehkers = jenseits kers. Aus dem

<sup>1)</sup> cf. Bielenftein, Grengen pag. 360.

<sup>2)</sup> Bielenftein, Grengen.

lettischen Rumba machten sie Rumula. Diese livisierten ursprünglich lettischen Namen behielt später der Lette bei, während er rein livische Namen lettisierte oder lettische Dirivationssuffize anhing oder sie sonst ummodelte oder 3. B. dem walda das lettische zeems vorsetzte und and.—

Der Name Samfanga und Kūras hier unter den Liven und Letten erinnert uns daran, daß die Kuren nach dem Berichte Heinricks von Lettland (VII, 1, XIV, 3) ihren Kaubzug mit den Eften auf Defel wie nach Gotland, Schweden und Dänemark, so auch im Bunde mit den Liven gegen Kiga unternahmen. Andererseits weist uns ein Name auf die Kämpfe der Schweden gegen die Kuren, nämlich der Name Kotschi (bei Feldhof). Kuntsi ist die livische und finnische Bezeichnung für Schweden. Dieser Ortsname läßt manche Vermutungen zu. Sind die ruotsi (= Schweden)¹) etwa die, welche nach dem Vericht Kimberts um 853 unter Olaf die Kuren-Stadt Apulia eroberten, (welche man dei Schoden vermutet,²) wo ein Burgberg sich besindet) und welche dann von Schamaiten weiter ins Semgalerland gezogen wären? Doch wir haben noch andere historische Quellen, die uns auf den Zusammen-hang der nordischen Seefahrer mit der Semgaler Aa hinweisen.³)

Nach einer isländischen Saga wird ein Ingvar als Besieger der Semgaler genannt 945, welche den Schweden Tribut zalten. Ein anderes Zeugnis ist Sigrids Runenstein in Nodervall (Södermannland), welcher berichtet von uralten Beziehungen zwischen Schweden und Semzgalern, einige Jahrhunderte vor deutscher Herrschaft.

Mit diesem Volksstamm der Knotst (= liv. Schwihder R. B. 1705 E. G.) sind wir bereits auf die indogermanischen Volksstämme übergegangen. Im Anschluß an diese schwedische Kolonie vor c. 1000 Jahren erwähnen wir noch die Niederlassung aus dem schwedischepolnischen Kriege um die Mitte des XVII. Jahrh. Schwedru<sup>4</sup>) mahjas (E. G. in P. Gar.), Schwedru kapi und esars, und dann Schwedru puris (A. beim Annin Ssd.)<sup>5</sup>).

Wir kommen jett zu einem Namen, der vernutlich zu den ältesten des Kirchspiels gehört: Guhte. Drei Guhte Gesinde liegen auf je 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> Meilen von einander entsernt in 3 Gebieten (Kr. G., A., Pr. B.). Außerdem

<sup>1)</sup> Das ift der finnische Name der Waräger, welchen diese auf die unterworfenen Slaven = Russen übertragen haben.

<sup>2)</sup> Man vermutet beim Gesinde Apali diese Stadt Apulia. Wäre es nicht möglich, daß die Schweden von der See aus auf der Düna oder Aa gegen die Kuren gezogen wären und daß Apulia statt bei Schoden im jetzigen Kr. Garosensichen Gebiet zu sinden wäre, wo die 2 Gesinde Apali liegen, die vielleicht vom dortigen Pilskalns aus weiter in den Wald versetzt sind?

<sup>3)</sup> Bielenftein, Grengen 372 ff.

<sup>4)</sup> Darüber Näheres im II. Teil: "Geschichte Salgalns".

<sup>5)</sup> Aus der Zeit des schwedischepolnischen Krieges find manche Wirts-Familien in Bauergefinden, welche ihre schwedische Abstammung nachweisen können, so Brunow (Punka Gs.), Hartmann (Sleek). Aber auch polnische Familien die Gesindeseigentümer wurden, so die weitverbreitete Familie Danischewski (Luste, Dsegus).

3 Gefinde in A., die jetzt nur den unterscheidenden Beinamen behalten haben, aber noch 1739 hießen Guhte Kascha, Guhte Jurgen. Der 2te Name ift geblieben. 1771 ein Guhteni (E. G.). Da der Name sich etymologisch aus keinem der sinnisch-ugrischen noch aistischen (baltischen) Dialekte erklären läßt, so haben wir keinen Grund anzunehmen, daß in diesem Namen nicht der letzte Rest des Volkes sich sinden sollte, das an der baltischen Küste dis c. 500 n. Chr. gesessen hat und der Düna ihren Namen gegeben hat. Sollte 5 Meilen von der Düna mit dem Ortsnamen Guhte nicht eine gotische Siedelung bezeichnet sein? Wie die Semgaler die letzten Reste der Liven Lihbeeschu n nah jas nannten, so mögen sie mit 6 Namen die letzten Volksreste der Goten: Guht u mah jas bezeichnet haben. Möglich, daß einige gotische Sprackreste in einigen anderen Ortsnamen sich sinden, welchen wir im Umkreise des Kr. Garosenschen Guhte Gesindes begegnen, obschon hier eine livische Deutung auch möglich wäre.

Andes (Scr. andeis — Ende oder aus andhas dunkel; das Gsd. liegt mitten im tiesen Walde), Markas (Scr. marka — hinsterben); Austar (Scr. Morgenröte, wovon das litt. auszra und lett. austra); Tuhle (liv. Wind; die Liven haben gleich den andern sinnischen Stämmen viele arische Worte von den Goten entlehnt). — Auf letztere Namen können wir kein großes Gewicht legen; wir sühren sie nur an, weil sie aussallende Anklänge an das Gotische ausweisen.

Als die nördlichen Finnen die Goten von der baltischen Küste verdrängten, ließen diese sich von der Weichsel bis zum Pregel nieder. — Auch die preußischen Littauer nahmen viele gotische Sprachformen an. Wie lange Littauer und Goten neben einander gelebt haben, kann nicht bestimmt festgestellt werden. Die Goten, welche die baltischen Küstenländer räumten, zogen nach S. D.).²) Wenn Watson im Namen Gudi (lett. Guduseme — Weiß-Rußland und Ukraine) Goten vermutet, so ist das ein Irrtum, wie Prof. Bezzenberger es nachgewiesen hat, da die littanischen Gudi Flösser bedeuten. So wird auch der häusig in Kurland sich sindende Name Gudi, Gudineeken wol nichts mit Goten gemein haben, sondern mit dem litt. Namen Gudi — Flösser im Zusammenhang stehn. Anders steht's mit dem Namen Guhte, der aller Wahrscheinlichseit nach nur Gote bezeichnen kann.

Die Goten haben den Bölkern am baltischen Meer, neben oder unter denen sie gelebt und denen sie später den Platz geräumt, Grzeugnisse höherer Kultur übermittelt, wie Münzen, einzelne Schmucksfachen wol auch Geräte und Waffen, die dann von den Semgalern nachzgeahmt und selbst verserigt wurden, wie uns die reichen Gräberfunde

<sup>1)</sup> Fid, Vergleichendes Wörterbuch der indogermanischen Sprachen.

<sup>2)</sup> Beggenberger bezweifelt die Seghaftigfeit der Goten an der baltischen Rufte im Gegenfatz zu schwedischen Gelehrten, die sie als unbestrittene Tatsache hinstellen wollen.

zeigen, die sich, wie auch sonst im Semgaler Land, so hier an der Aa an der uralten Begräbnisstätte "Lihbeeschu kapi", seit 1881 Zeemaldeskapi genannt, fanden.

Die bisherigen Hypothesen auf Grund dieser Gräbersunde sind recht vage und man kann nur mit äußerster Vorsicht hier Ansichten aussprechen, die erst in der Zukunft, falls mehr Anhaltspunkte durch Vergleiche mit andern Funden vorliegen, ihre Bestätigung sinden werden. Gleichwol möchte ich in diesem Zusammenhang auf die Altsachen von Zeemalden etwas näher eingehen, weil sie auch dazu dienen das Dunkel zu lichten, das über den einst hier angesiedelten Volksstämmen an der Semgaler Aa noch schwebt. 1).

In dem veröffentlichten Bericht über die Graberfunde in Zeemalden ift leider nicht berücksichtigt die Bedeutung des Namens Zeemal= den (cf. oben), welches ein altes Livendorf war inmitten zalreicher livischer Niederlassungen an der Aa, wie auch speciell der frühere Name des Kirchhofs Libbeefchu kapi nicht angeführt ist und das Tal an der Ma, das noch heute Libbeefchu leija genannt wird. Diese Namen laffen doch vermuten, daß hier unzweifelhaft Livengräber gewesen find. Es fragt fich nur, ob zuerft Livengraber und dann Semgalergraber gewesen sind. Aus dem Namen zu schließen, kann die Seßhaftigkeit der Liven hier nicht in Abrede gestellt werden, die Funde sprechen aber mehr für Letten und zwar nach Prof. Hausmanns Ansicht könnten es lettische Gräber sein, die eirea bis 800 n. Chr. zurückreichen, da hier einzelne Funde nur specifisch lettischen Gräbern eigentümlich find z. B. die Zeemaldenschen Fibeln (cf. Tafel II, 1 im Sitzungsbericht), benn die hochkantigen Sandringe find nur in lettischen Bräbern gefunden. Sie waren wol ein Totenschmuck für Männer, desgleichen der Frauenhaarsschmuck und die vielen Ketten, welche am Nackenblech getragen wurden. Genau solche Gegenstände find in Volnisch-Livland gefunden, wo es feststeht, daß es Lettengräber find. Andere Beigaben, die wir in den Flachgräbern von Zeemalden finden, als Lanzenspiken, Schwerter, Schnallen, Halfringe, Bruftschmuck, haben sowol Semgaler wie Livengraber und wir werden daher faum einen Tehlichluß ziehn, wenn wir annehmen, daß hier sowol Semgaler wie Liven bestattet find, wie auch der Rame Beemalden zeigt, daß beide Bolfsftamme hier an diesem Ort gelebt haben.

Eine andere Frage ist's ob diese Semgaler, von denen hier die Rede ist, wirklich Letten waren oder ob sie nicht wahrscheinlicher Littauer

<sup>1) &</sup>quot;Ausgrabungen in Zeemalden" im Situngsbericht der Kurländ. Gesellschaft für Literatur und Kunst 1896. Bor 10 Jahren im Juli 1895 unternahm Oberlehrer Boh auf meine Bitte gegenüber dem Pastorat Salgaln Ausgrabungen und die Funde von 27 Flachgräbern lagen wochenlang bei mir im Pastorat, bis sie später nach Petersburg und dann ins Mitausche Museum übergeführt wurden. Für Archäologen ist hier eine reiche Fundgrube, die lange noch nicht erschöpft ist.

waren, wie die littauischen Namen an der Semgaler Ma, die 3. T. noch jett in Ortsnamen fich finden, nahelegen. Für diese Anficht, für welche trot eingehender Untersuchungen Dr. Bielensteins der her= vorragende baltische Sistorifer S. Diederichs in Mitau eintritt, laffen sich manche Momente anführen, denen man bisher nicht gehörige Aufmert= samfeit gewidmet hat. So weist Diederichs darauf hin, daß die Rampfesweise der Semgaler grundverschieden ift von der der Letten, welche viel weicher, schwächer, untertäniger gegenüber ben Deutschen waren, als die wilden, kampfesmutigen Semgaler, welche sich befiegt, auch nach Littauen wandten, wie Diederichs meint, jum ftamm= verwandten Volk oder zu ihren Volksgenoffen. — Das Eindringen der Letten in das Semaalerland wäre demnach viel später anzuseken. Doch auf diese, noch offene Frage weiter einzugehn, würde uns zu weit führen, so interessant und für unsere Zeit beachtenswert auch diese Sypothese des bekannten Geschichtsforschers ift. Eine andere Frage, die uns hier beschäftigt, ift die: waren jene Gräberfunde, von denen oben die Rede war, einheimische Produkte oder importierte? Wir haben wol beides anzunehmen. Die wertvollen Beigaben in den Gräber= funden zeugen von einer hohen Kultur, die uns auf eine Beeinfluffung von Seiten eines kulturell höher stehenden indogermanischen Volkes hin= weisen, das in Schmuckanfertigung und Waffenkunft durch Berührung mit alten Kulturvölkern andere Erfahrung und lebung hatte, als die vom Bölkerverkehr abgeschlossenen Letten, Littauer und Liven.

So werden wir also die Funde in Semgaler= oder Livengräbern als einheimische Produkte bezeichnen müffen, sofern ihnen gotische Waffen und Schmuck gewiffermaßen als Modelle gedient haben. Wir tommen im II. Abschnitt auf Namen, die uns an die uralten Waldschmieden erinnern, wo im Wesentlichen bas angefertigt wurde, was ben Bolksgenoffen als Kriegsgerät, wie Schmuck diente. Aber viele foftbarere Schmuckfachen, wie filberne Fibeln, einzelne wertvollere Bronzen, Berlen, Münzen können nur auf dem Wege des Handelsverkehrs ins Land gekommen sein; bestand doch von Alters her zwischen dem Drient und dem Norden Europas ein lebhafter Verkehr, wobei die großen Ströme als Handelsstraßen dienten. Mag auch manches importiert worden sein von skandinavischen Seefahrern, die auf dem Wasserwege weit binein ins Land brangen, so weisen doch andere Importe auf den Süden, wo ähnliche Gräberfunde im Süden Ruglands auf dieselbe Quelle zurückgehn, nämlich die Goten. Auf eine folche Berbindung der Goten im Süden mit den baltischen Rüften wies insbesondere die filberne kufische Münze unter den Zeemaldenschen Gräberfunden, die einen Dirhem des Samanidenfürsten Ismael ben Ahmed darftellt, welcher in der Stadt Schuscha (Taschkent) im Jahre 291 ber Hedschra = 903 nach Chr. Geb. geprägt wurde. Kann auch die Münze natürlich älter sein als der Verstorbene, dem sie ins Grab gelegt wurde, so weist doch die Heimat der Münze sowol auf die Verbindung der Goten mit dem Norden, wie auch das Jahr der Prägung unge= fähr als Zeitangabe dienen kann für die Bestattung an diesem Ort, die man auf 100 Jahr später annehmen kann, also c. 1000 p. Chr.

Wenn auch das Inventar der Gräber ergibt, daß die aufgedeckten Altsachen der jüngern Eisenzeit zuzusprechen sind, welche etwa den Zeitraum vom IX. Jahrhundert bis zum Eindringen der Ordensritter im Beginn des XIII. Jahrhunderts umfaßt, wo vermutlich kein Gote, wol aber Liven und Semgaler hier wohnten, so scheinen gerade diese Beigaben, wie bereits erwähnt, den Zusammenhang der Goten mit den baltischen Bewohnern klar zu legen.

Nur auf etwas möchte ich noch hinweisen, daß unter den Altsachen mehrere Kreuzornamente auch eine Deutung auf christlichen Einfluß vor 1000 Jahren zulassen, also lange vor Ankunft der Deutschen. Rimberts Bericht über die Kurenstadt Apulia<sup>1</sup>), von der oben die Rede war, erwähnt die Anwesenheit christlicher Kausseute, welche den Schweden, die keinen Erfolg bei dem Bersuche der Ersoberung hatten, rieten, sich an den christlichen Gott zu wenden, der alsdann ihr Gebet erhörte.

Diese Stelle weist darauf hin, daß sich im IX. Jahrhundert christliche Kausseute zu Handelszwecken an der Semgaler Aa vorübergehend aufhielten. Wenn auch die Kreuzornamente im II. Gisenalter nicht notwendig Hinweise auf christlichen Ginfluß zu sein brauchen, so legen die besonders zalreichen Kreuzanhänge in den Zeemaldenschen Gräbern es nahe, daß auch hier an der Semgaler Aa vor 1000 Jahren daß Kreuz ein Bekenntniszeichen gewesen sein könnte.

Wir kommen nun zu littauschen und lettischen Namen. Bunächst littausche Ramen. Da haben wir Leitischi (Br. Gar.) Til= taleit (U.)2) und Kambarleit (an der Grenze v. Kr. Gar.) 1773 noch ein Leifchsemneek. Diese drei liegen auf der Linie zwischen Littauen und Riga und mögen ihren Ursprung haben aus der Zeit, wo Littauer gegen den deutschen Orden fämpften. Littauschen Ursprungs sind ver= mutlich auch folgende Ortsnamen: Kahbel (B. litt. kablys = Hadlein, Heftel, oder sollte es nicht vom liv. kabil = Hohlbeil abstam= men?). Schulas (Salg. Paft. Ofd. litt. sulas = Pfeiler, Stender; liv. sūla = schmelzen, tauen, liegt an der Garose); Swenki (litt. szwenki = anständig, artig); Krumes (litt. krumas = Strauch, Stande (M.), Budas (R., litt. = Topf); Medis (ein Graben bei U. litt. Baum); Dfirneek (Kr. W., aus dem litt. gire = Wald), Kranz (litt. krantas = lett. krasts = erhöhtes Ufer), Sodas (Seffau, litt. Baumgarten, fruchtbare Erde). Sünel (Paft. 11. B. litt. Sohn), 1765 allein drei Paft. Gfd. Sunel, Mescha, Garos, Upes Sunel 2 und 3 E. G. Drapas (Rr. 28. litt. Trapus fprodiges

<sup>1)</sup> Die ich, wie oben bemerkt, nicht bei Schoden, sondern beim Gefinde Apali in Kr. Garosen vermute.

<sup>2) 1750</sup> auch Tilta "Kungs" genannt.

Holz, das leicht zu hauen ift); Sebris W. litt. zabris = Fisch). Kūliš (B. litt. kulys = Sac am Fischergarn), Didul (M. u. B. vielleicht v. litt. didis = groß, vermutlich aber vom liv. dīd = die Meise), Padega oder Kirwell (S. 1799, litt. kirwis = Beil = lett. zirwis, liv. kīras), Waltin (Pr. Gar. litt. Waltis = Haferrispe), Kūšiš (Sahl. u. A. — litt. rūkis = gemachter Kauch, Kodung), Krīschuš (Gr., E. G. = Kruzifix), Kuden (B. litt. rudynus — Sumps). Dann 3 Gaidul (K. litt. gaidyl = Hahn wovon das lett. gailis eine bloße Entstellung ist; auf Gaidul und Gailen komme ich noch bei Besprechung der Haustiere, welche in Ortsnamen vertreten sind).

Diese littauisch erscheinenden Namen können nach Dr. Bielenstein auch Reste des Altlettischen sein, das dem Littauischen näher gestanden hat oder Bildungen, wie sie in jenen Teilen Kurlands vorkommen, die an Littauen grenzen und besonders gefärbte Lokaldialekte aufweisen. Wenn auch 2½ Meilen von der littauischen Grenze entsernt, so tragen folgende 5 Namen ausgesprochen littausches Gepräge und sind vorgeschobene littausche Pioniere inmitten einer ganz lettischen Umgebung und zwar sind dies die Namen: Jähtschun (N. B.), Jankun (S. 1799 E. G.), Pätschun, Butkun und Ribischst (Isostan). Sier sinden wir die littauschen Patronhmicumendung ün dei Jahn, Patschitt. — großer Herr, auch Ehemann) und dutka — Heimat. Kibaisch mit der Verivationsendung isokki verbunden. — Diese littauschen Kolonisten mögen auch aus der Zeit stammen, wo Littauer durchs Semgalerland gegen den Orden zogen.

Dann zwei lettische Volksnamen: Rehdes und Sehleet. Sehleet (Sahl.) ist der Sele aus dem kurischen Oberlande, dem frühern Selonia. Er ist Hochlette. Der Name stammt vom fehls

Balken, Floß.

Dieser Sele mag als Balkenflösser von der Düna oder auf der Eckan vom Tanerkalnschen Walde zu den Semgalern gekommen sein. Diesem Sehleet ist stamm= und sprachverwandt ein anderer lettischer

Rolonist in Rehdes (Kr. 28.) vom lett. rehde = Rand).

Näben oder Nädinger nannten sich nach Paul Einhorn (Hist. lett. 1649 cf. Serip. rer. Liv. II, 577) die Letten nördlich und südlich der Düna von der "Renssischen Grenze dis Wallhof." — Nach Ullmanns Lexikon werden dies Kähden oder Rehdinger nur Bewohner von Polnischzüvland genannt. Rehdinu karsch 1771, wo die Leute vor dem gestürchteten Einbruch der Consöderierten slohen. Voraussichtlich sind diese Rehden oder Rehdinger früher als 1771 hierhergekommen, da neue Gesindesgründungen mit dem Namen eines Volksstammes nicht in so später Zeit in Semgaln anzunehmen wären.

Wenn diese Abhandlung als prähistorisches Bild die Erklärung und Deutung der Ortsnamen im Auge hat, die vermutlich vor Einwanderung der Deutschen existierten, also vor Eintritt der baltischen Bolksstämme in die Geschichte, so mögen dennoch einzelne Namen hier Erwähnung sinden, die im Rahmen der Geschichte einen Platz sinden, mithin jüngern Datums und für die Geschichte dieses Landstriches nicht ohne Interesse sind.

Auf russtsche Invasion weisen Kasaki (M. und Würzau Krug). Diese Gesinde existierten vor 1812, also vielleicht aus der Zeit des nordischen Krieges. Auf dieselbe Zeit weist wol auch der Kreewukalns (B.), wo Münzfunde auf Kämpfe zwischen Schweden und Kussen hinweisen.

Unfiedelungen aus der Orden szeit haben wir einige: Abgesehn von Bergfried, dem einzigen Ordensgut mit deutschem Namen (denn Unnenburg ift eine Gründung Herzog Gotthards) haben wir einige Gesinde, deren Entstehung in die Ordenszeit2) fällt. Da ift das Gesinde Mester (Ar. Gar.) an der Edau gelegen. Der Namen findet fich in Kurland noch anderwärts und bedeutet Meifter "Ordensmeifter". Der Name des Herrmeisters bei jenem Gesinde deutet darauf, daß das Ordens-heer daselbst gestanden hat. Mester ist etwa 23/4 Meilen von Mitau entfernt. Nicht weit davon ift die oben erwähnte Rutar=Insel im Ecau= Delta und ein Vilskalns. Sollte dieses Mester = Gesinde und der Bilskalns nicht im Zusammenhang stehn, sofern der Ordensmeister zur Unterwerfung einer durch Wald, Moraft und Fluß geschützten Letten= burg in Mester einige Zeit sich mit einem Ordensheer gelagert haben mag. — Ich habe freilich in der Reimchronik keinen direkten Sinweis auf diesen Pilskalns gefunden. Doch sind gewiß nicht alle lettischen Burgberge in Kurland erwähnt, sondern nur die bedeutenosten. Vor dem Pilskalns ift eine "Kalna druma", vielleicht die Stelle einer Niederlassung unter dem Schutz der Bura.

Aus der Ordenszeit wäre noch zu erwähnen das Dumpa-Gefinde (in A., aber zu M. gehörig), Besitz eines Freibauern, "Kurischen Königs", der vom Ordensvogt in Bauske 1450 mit Dumpe belehnt wurde.3)

Gleichfalls auf die Ordenszeit und zwar auf die Zeit der Chriftianisierung des Landes weisen eine Reihe von Namen katholischer Heiligen, welche entweder neuen Ansiedelungen beigelegt wurden oder aber es wurden mit christlichen Namen Ortschaften ältern Ursprungs umbenannt, falls ihr früherer Name zu sehr an heidnischen Kult erinnerte. Oolche Namen aus der Zeit der Christianisirung des Landes sind:

<sup>1)</sup> Nicht weit vom Kreewu talns ift der Meera kalns — Friedensberg, (B.), auf die Bedeutung komme ich im III. Abschnitt.

<sup>2)</sup> Ob das Buttlar-Gefinde (R. B.) aus der herzoglichen oder Ordenszeit ift, fann ich nicht entscheiben, vermutlich aber ift ersteres der Fall.

<sup>3)</sup> Der Wortlaut der Urfunde in Geschichte Salgalus, Teil II.

<sup>4)</sup> Auf einzelne Namen 3. B. Tenis (Antonius, Jahna kalns, Marias kalns, Krihfchus (B.) 2c. werde ich im letten Abschnitt über die Mythologie näher eingehn.

Tomen (S. K.) und Tomel (A. B.) — Thomas; Jurgen (A.) — Georg, Labrenz Imat (1718 — Laurentius. Ante Seim 1718 — Antonius). Lihbart (Fr. Sessau) — Liborius; Schkerken (B.) — Christian. Beerant (A.) — Bernhard; Kaspar (A.), Kascha (M.) — Karl, Inten (Kr. W.) — Heinrich, Balzer (jest Peterberg) — Balthajar, Bille, Billit (A.) Billenhof — Shbille; Gerstrubenhof (E. H.), Jehzkeni (Kr. W.) — Jakob; Bērtul (B.) — Bartholomäus; Uster Bertul (N. B. 1705). Silsmatsch (Kr. Gar.) — Matheus; Klahschen (Gr.) von Klahsis — Nikolaus, ebenso Klahwa Forstei; Garantsch (Sahl.) — Garais-Anz; Behrgi (K. B.) — litt. Brigitte; Gērk (E. G.) — Gerhard; Dauka (S. B.) Dauka 1719, dann Daukāni (1757), die Nachkommen von Dauka — Kl. Dawid.

Biele dieser Namen, welche wir dem Einfluß des missionierenden katholischen Priesters zuzuschreiben haben, mögen ältere Bezeichnungen, die zu sehr an heidnischen Aberglauben erinnerten oder vielleicht heidnische Götternamen trugen, verdrängt haben, weil sie dem christlichen Priester zu sehr Steine des Anstoßes waren. Sind die zuletzt erwähnten Ortsnamen aus der Ordenszeit, so werden wir dei den Namen im solgenden Abschnitt zum größten Teil wider auf eine prähistorische Beitperiode gewiesen.

## II. Das fulturelle Leben.

Wir haben im I. Abschnitt gesprochen von den Bewohnern des Landes, den verschiedenen Bölkerstämmen (finnisch-ugrischen und indogermanischen). Wie lebten sie? so müssen wir weiter fragen. Erst wenn wir das Land kennen, da sie Fuß faßten, Wald, Wiese, Wasser, Feld und Flur, denen sie ihre Namen gaben, dann werden wir auf Grund der geschilderten Lokalitäten uns ein auschaulicheres Bild machen können von ihrem Leben und Treiben, das durch die Ortsverhältnisse bedingt war.

Wir wollen zunächst auf Grund der Ortsnamen das Land schildern, dann das Leben in diesem Lande, und zwar die Beschäftigung

<sup>1)</sup> Aus herzoglicher Zeit wären noch von fremdstämmigen und fremdsprachigen Bewohnern an der Na zu erwähnen, die 1738 in Mesothen getausten Tataren und Türken, welche als Kriegsbeute aus dem Feldzuge in der Krim dem Herzog Biron geschenkt waren und in der ganzen Umgegend von Mesothen, Würzau angesiedelt wurden. Wenn sie auch nicht neue Ortschaften gründeten, so gaben die Einheimischen den Orten, wo sene sich niederließen, den Beinamen "Turks", den wir sowol in Gesinden, so Katneek, Wischker Turks und andere, als auch in Familiennamen sinden. Der Familienname Turks hat sich vielsach erhalten, auch der tatarische Gesichtstypus ist bei einzelnen Familien unverkennbar. Cf. Grüner "Die Bedeutung der lettischen Familiennamen" im Lett. Mag. 1905.

der Leute 1) Fischerei, 2) Jagd, 3) Aderbau, 4) Bienenzucht, 5) Holz= und Eisenarbeiten und 6) Einiges über Haus und Kleidung.

Wer heute seinen Weg nimmt durchs Salgalnsche Kirchspiel auf der alten Heerstraße längs der Semgaler Aa, dessen Auge weidet sich an fruchtbaren Gesilden. So weit das Auge reicht, sieht es ein reich bebautes Land; nur weit am Horizont erblickt man einen dunkeln Waldstreisen, den Annendurg-Mitauschen Forst, der sich die an die livländische Grenze erstreckt. Diese Waldungen dehnten sich einst die an die Aa aus, ja an beiden Usern derselben gab es eine Urwildnis, wie uns viele Namen verraten. — Die Waldgegend war auch reich an Wasser, ist sie doch das Flußgediet der zalreichen Nebenslüsse und Bächlein, welche ihren Wasserreichtum in die Semgaler-Na ergießen. Durch angeschwemmtes Land erklärt sich der fruchtbare Boden. Dieses fruchtbare Land vermochte die zalreiche Bevölkerung zu ernähren, wozu noch der Fischreichtum fam.

Da die Wafferstraßen gunächst die Wanderstraßen der eindrin-

genden Volksstämme waren, so behandeln wir zunächst diese.

Wie der livländische Lette seinen größten Strom, den die Goten Düna nannten, "Daugawa" dauds-awa = viel Wasser) nannte, so nannte der Semgaler Lette seinen größten Strom, der schon lange vorher den germanischen Namen "Aa") gehabt haben mag — "Leel

upe" = großer Fluß.

Gegenüber der Salgalnschen Kirche am linken Aa-User ergießt sich die Filik (von ihks lidzis = kurze Krümmung). Vor dem Auskluß in die Na vereinigt sie sich mit der jekt versandeten "Plana" (= flach, parallel der Na und Islik). Sie ist ein Absluß eines Morasts, an dem einst die Gesinde Buneer und Kaneer lagen (cf. oben); die Endung eer ist das livische jerw = See. Der Hof Salgaln hieß früher "Kihgas muischa"), vielleicht von dem Flüßchen, welches es umzingelte. Miga vom litt. ringuti = krümmen, kräuseln, davon auch Kinki (E. G. 1773).

In die Felitz mündet auch die Sturba, von skurbt — schwindlich werden, in die Runde sich drehen, daneben der Skurba kalns und das Gs. Skurbneek. Der nächste Nebenfluß der Aa ist die Schwitte, lett. Swita, vielleicht aus swihta — swihtra — eingeritzter Streifen. Sie vereinigt sich mit der Leepar<sup>3</sup>) (— Lindenfluß) beim einstigen

<sup>1)</sup> Der Name Aa aus dem altsächs. aha — Wasser — aqua, isländ. a, so ift auch in den isländischen Sagas dieser Fluß als "Semgal-a" bezeichnet. Bis zum Anfang des XIX. Jahrh. findet sich in den Kirchenbüchern die Bezeichnung "die große Bäche", "Bächentrug" (Stalgen). In "Bache" derselbe Stamm ach — aqua.

<sup>2)</sup> Auf die Legende, welche bezug nimmt auf diesen Ramen, kommen wir später.

<sup>3) 1705.</sup> Leepar Balt. Gleichnamiges Gesinde Kr. Garosen, jest Ruhfis. Balt = weiß vom klaren Wasser.

Livendorf Irbeni (irva), wo ein Gesinde den Namen führt Irbe driffna (von drihkfna = ein Strahl, eine Schramme, drihkfnat = eine Linie ziehn); am anderen Ufer Kere (estn. Fischerhütte).

Dazwischen ergießen sich noch einige Bäcklein Upele, Areife und Bujöklis (entw. v. liv. pu Baum od. lett. puijat = verschwinden oder put litt. puti = faulen, modern) — Wehschup (bei Garwehder N. B.) = Krebsfluß.

Der Gesindesname Plakfchna an der Sessau (A. B.) ift hergeleitet von plakschet = im Wasser, im Kot plantschen. In die Sessau mündet gegenüber dem Hof Masbut ein Bächlein, an dem früher ein Krug lag Grihwa = langes Gras, das vom Wasser überströmt ist. — Pehrnaweet, v. liv. pern = Linde, lett. awa = Fluß, Simkausch liv. = verschwinden des Wassers (of. oben), Weise, Weischi, Weidul, I liv. Namen, die wässerig bezeichnen. Neben dem G. Weischi war früher Mirki G. G., bedeutet lett. dasselbe, was liv. Weise. Jüga (W.) liv. = Furt, Jugain Silkord (1705 N. B.) Vertiesung. Suhma, liv. Land an der Mündung, Gena (M. liv. kena wenden, abzweigen).

Viel zalreicher sind die Namen, welche auf Wasser hinweisen, am rechten Aa-Ufer. Zunächst der Name Garosen, der 3 Deutungen zuläßt. 1) lett. garosis Rinde, 2) garrosem, längs den Wasserrosen, die sehr zalreich in der Garose blühen, 3) rose — Sandhügel, Hügelzüden im Morast. Wenn auch wenig Sandhügel an der Garose sich befinden, so ist doch eine kleine Bodenerhebung im Annenburgschen Morast (kihwu puris), wo das E. G. Rose stand. Die zweite Bedeutung dürste hier die richtige sein. Dasür sprechen zwei andere Gesinde in der Kähe der Garose. Das livische Lili (1719) jest Lilit (v. liv. lüli — Blume), und ein zweites Lihlawa (— Blumenbach) und dann das E. G. an der Garose Pukit — liv. lüli — Blume.

In die Garose ergießt sich der Rengelis = (rengis = Reunauge) und Bujökslis (cf. oben). Daselbst Raufej (lett. rauschen, wühlen von Wasser). An der Aa liegt Ruhtin, (liv. schnell, eilig, rauschen, ebenso (in A.) Til=Kūte liv. (E. G. 1719). — Ruhtin Lahma (Wehrsneek M.). Tschabut = rascheln, rauschen, Kahwer (Kr. Gar. E. G. 1740 liv. rawer Wasserfall, Stromschnelle). Rekute (M. Wasserfurche, liv. rekūd. Zihfar (= Sisar 1740) und Keisar (liv. sigsar = Fischinsel und kiwsar, Steininsel. Grehku grahwis gegenzüber dem Hof Salgaln, grehks in der Grundbedeutung Schaben; durch den grehku grahwis wird in der Ueberschwemmungszeit das Ackerseld verwüsstet. Der Medis (litt. = Baum u. Ragweisis (1730 Kagweisis liv. verrinnendes Wasser) teilten die Wiese bei Grause und Dahlus in Inseln, an der Stelle, wo der Aaarm sich mit dem jezigen Fluß vereinigt. Wilzin (U. früher Kūte Wilzin 1740, liv. und lett. die gleiche Bedeutung) Wilzin, Dem. von walka = Regenbach, Abzugszgraben, ein Bächlein, das Wasser ableitet vom puris = Morast. Der

Name paßt sowol in Unnenburg1), wo das Gefinde neben Ahdit liegt, liv. adit = Enge, und ein Wilgin in Bershof neben bem Beife Bib. (liv. Waffer). Melup an der Garofenichen Grenze, lett. = Schwarzbach; Grihma (E. G. N. B.) = Dreieckland zwischen 2 Flüffen; cf. oben. Straumen falus (A.), wo 3 Gefinde Ruhti, Rahgen, Bilit liegen, an denen eine Niederung grenzt, wo im Frühjahr Wasser strömt. Garais palzis Kr. Gar. = Regenbach, Pfüße. Strautneek (von strauts = Bach) A. n. M. Pahrup = jenseits des Flusses. Zaurums (bei Bohden Leijeneek). Ihkusch (A.) kleine Quelle, daneben G. G. Miklone von miklums = Feuchtigkeit, Glite = schleimig, E. G. Gludenais (beim E. S. Butrellen) = schlüpfrig. Im Gegenfat gur Leelupe Misupe = Masa upe. Daneben ein Bächlein Meeschu fars - Kenfinghof, lett. kensine von kenzet = im schmutzigen Waffer wühlen; daß der Name des Hofes aus diefer Wurzel stammt, geht flar hervor aus dem Namen eines Waldreviers bei Mesothen Berki = Renfeens 3 Werft von Kenfinghof, wo der Fluß, die Garofe fließt. Plofa heißt die Garose zwischen den Gesinden Anschken und Beluhd (plofa bon plofitees fich reißen, lärmen, toben).

Dann die 3 Namen Warel an der Aa, Wagel (E. G. bei M. Sihlen) und Waren (jest Waren Bulli in N. B.) haben nach Bielenfein<sup>2</sup>) eine Bedeutung. Wara = uagra = Dger — Anger — Aalfluß. Sutenkalns (M. Urbul) neben einem Morast, (sutis = Aal). Dann ein Nebenfluß der Ecau Ihkstrum, aus ihksts = ihks — kurzund Rumba raschstießendes Wasser (cf. oben Rumul liv. Pr. Gars.) Rumba Gsb. und Berg, Butrum (A.) früher Butrumb geschrieben, Fluß in dem dute = Butten sind). An der Ixtrum liegt Kasul, früher Walma 1808, liv. Stelle, wo Böte anlegen. Dann im Ecaubelta Luksteneek, (Kr. Gar.) von lüksta, Sumps, wo Schilf wächst, Lama (Kr. Gar.), vielleicht vom liv. lama Schlamm.

Lahmen Krug<sup>3</sup>) (E. G. Ruhting Lahma M.) = niedrige Stelle, häufig mit Waffer bedeckte Grube. 1812 Gefecht zwischen Preußen und Ruffen; Gruhschi (M.) litt. Gruze Wafferschachtelhalm; Gihlu puris, litt. gylys = Stachel (bei Burgi B.).

Brihfla und Needraja, Waldfeen bei M. Wehrfneet.

<sup>1)</sup> Neben Wilzin und Ahdit (A.) liegen 3 Gesinde Pinzer, Striker, Pasbamb (1718 Padama). Strik = liv. Neunauge. Sollte nicht in ker, dem virguslirten k und der Endung er das liv. jerw See, Morast liegen? Die Lage paßt dazu. Pinzer (Pinser) liv. pin.— Hund sker — Bein). Das Gesinde liegt etwas höher, ringsherum Morast. Padama am Wall gelegen, an einem aufgestauten Teich. Pinser, vielleicht auch pinsar (sar — Insel) hieß 1767 auch Buneer, (es. die liv. Bedeutung oben — Schilfsee). Die Verbindung beider Namen Pinser oder Buneer, legts nahe, daß der Name Pinser auch livisch ist.

<sup>2)</sup> Grengen 365.

<sup>3)</sup> auch "Stenberg" Krug genannt, mährend das nebenbeiliegende Gefinde Lahme hieß, jest der Krugsname aufs Gefinde übertragen.

Rubeni (B.) litt. rudynys = Sumpf; Mirki<sup>1</sup>) (Kr. Gar.) weichen, im Waffer liegen, ebenso Mārka (Kr. Gar.) = die Weiche; Sahlingen lett. Sahlite und Sahle. Spilweneek (A.) v. kpilwa, Grundbedeutung: etwas, was sich elastisch hebt: Teichgras, Wiesenhalm; Smilga (R. Bf., = Schmehl; Krehpes (Kr. Gar.) = grihwa.

Kihwn puris (Mövenmoraft, der sich aus den Garosenschen Wäldern durch Annendurg, wo er Ruhna (liv. runa — Wallach) heißt, dis an die Aa hinzieht. — Im Hofsinventar von Annendurg 1743, kommen noch die Namen für Wiesen vor: Torken, Kagge Weische, die livische Bedeutung es. oben, Awit purwe (ob von ahwe, disch. Hah, Hellebarde, halber Mond?), Dimba (Bedeutung dunkel), Kahziums (Kensinghof 1799) — ein gereinigter Heuschlag.

Andere zalreiche Benennungen für Wiesen und Moräste, sofern sie unthologischer Bedeutung, behandele ich im III. Abschnitt.

Aufs Flußufer weisen manche livische, lettische und littauische Namen:

Krants (B.) litt. krantas steiles Ufer, Randata E. H. liv. Rand, Ufer.

Bolmani (M.) das liv. Puolma das Land am jenseitigen Ufer = kers, falls es nach Bielenstein aus dem lett. schkers = russ. черезъ entstanden sein könnte (ef. oben)<sup>2</sup>).

Setschi (E. G. 1780 Annenburg) wol vom lett. fehze Untiefe, Sandbank.

Auf Eis weisen folgende Namen: Tschaukst — Geräusch beim Eisgang, Gilda siv. kild, Abgebröckeltes beim Eise, (das Es. lag früher an der Aa neben Warel, ist vor 50 Jahren versext). Linte (Kr. Sar.) Linte neek (M.) vom liv. lint auf dem Eise sischen; Burki (Kr. Sar.) vom lett. durka, das Loch im Eise zum Hineinlegen von Fischernehen. Am gegenüberliegenden Ufer ist der Burkanu kalus, wo 5 Sesinde liegen. Den Namen haben sie natürlich nicht von Burkane, da die alten Letten das Gemüse nicht gekannt, sondern vom gemeinsamen Stammort, Burka, von wo die Söhne des Burka weiter siedelten aus gegenüberliegende Ufer. Auf die Bedeutung der Endung ani und eni kommen wir noch in einem andern Zusammenhang.

Wenn wir alle diese Namen für die verschiedenen Gewässer überblicken, so sehen wir, daß die überwiegende Zal derselben lettisch und kein Flußname livisch ist. So sehr man bei der dichten livischen Bevölkerung, worauf noch heute c. 15% aller Ortsnamen hinweisen, also ungleich mehr als Dr. Bielenstein in seinen "Grenzen des lett. Sprachstammes" anführt, ich sage — so sehr die vielen livischen Namen,

<sup>1)</sup> Mirki 1780 auch Dirful, falls nicht vom lett. dirke, bann vom liv. dürz = beben, erschüttern.

<sup>2)</sup> ef. oben auch die livischen Namen Salgal, Schifal (Sifal).

die sich durch die Jahrhunderte erhalten haben, für die Annahme der Briorität der Liven an der Semgaler Aa sprechen, so fällt für die Priorität der Letten ins Gewicht, daß auch nach der livischen Invasion die alten Wasserstraßen ihre lettischen Benennungen beibehalten haben,

tropdem die finnischen Liven ein seefahrendes Volk waren.

Dieselbe Beobachtung machen wir auch bei den Ortsnamen, die auf Beschäftigung auf dem Wasser hinweisen. Obschon die Liven viele Bezeichnungen für Schifffahrt und Fischerei den Letten übermittelten, so haben auch Liven von den Letten einzelne hierauf bezügliche Namen entlehnt, wie die lettischen laiwa, Boot, laida — Ruderbank, airi — Ruder, wadus Zugnet, auch juhra ist nicht aus dem livischen jerwentstanden.

Wie sehr die galreichen Flüsse und Bächlein zum Verkehr und der

Fischreichtum zur Narung dienten, das zeigen folgende Namen:

Zunächst auf die Schifffahrt haben Bezug: Stihweris bei ber Kirche = kl. Boot. Druhbihder liv. das längliche Kielbrett. 3 Peeleni (M.) v. peelis, Boden eines Boots, Spihle (E. G. in Pr. Gar.) Holznägel, welche die Bretter der Schiffswand zusammen-halten. Gihna (M.), vom lett. dlit, ein Tau beim Emporziehn bei Schiffsspillen.

Walma (liv. waluma, Land, an welches die Bote gezogen wur-

ben. (1500 ein Dorf neben Stalgen).

Wanzis (A. B. und G. G. bei Schikal) Balken zum Aufschieben des Ankers, Wabsis (Kr. Gar.) Pflock und Keil, an dem das Schiff am

Ufer befestigt wurde.

Dann auf Fischerei bezügliche Namen: Watul M. E. S. = wadulis, ein großes Jugneß. Daubswahrds (M.) das Gsd. heißt aber in alten Kirchenbüchern Daudswadi viele wadi = Jugneße, neben Simkausch (liv. ef. oben). Wedga (gr. Jugneß); — Abarit (Wiese in A. bei Annin) = ein kleines Setzneß zum Fangen kleiner Fische. Kahbel (B.) litt. kablys Häckein, Hehte (W.) liv. ein aus Wurzeln gestochtener Fischforb; Kūliš (B.) litt. kulys = Sack am Fischergarn. Nahzis (W.) liv. rāz Gen. rātzu, gestrickter Fischfober. Bauga, ein Klößchen am Sack des Fischerneßes (E. G. 1780) neben R. B. Kaulin (Gestinde an der Schwitte).

Welch ein Reichtum an Fischen in den zallosen Gewässern war, beweisen folgende Namen: Rauda (ein Morast hinter Annen=

burg, rauda = Radana, Rotange, Alant).

Die Rauda, Raudawite wird in den alten lettischen Liedern oft besungen, so 3. B.

Kihfits brauza par efaru Raffitam kamanam (rakfit = kerben, verzieren) Ufaritis firgus bfina Raudinfch tura kamaninas.

<sup>1)</sup> Rawall, Zusammenstellung der lettischen Ramen für Fische.

Ribfis (G. G. bei Rr. Bar. und G. S. bei Schlodhof), noch jest Rihfchu meschs, liv. kis = Kaulbars. — Rutschi (Z. ruzis = prizis) Gelbauge, Ruzin (A.); Salat (M.) = Weißfisch, Cyprinus Albarnus. Rengelneek (Granteln) Rengelis Fluß von rengis = Strömling; Strifter (21.) liv. strik = rengis, ein langer magerer Strömling mit großem Ropf. Spurgalwa und Spurgel (G. G. in Annenb.) von fouret Waffer aus dem Munde fprigen, fpurgulis = Floßfeder). Biga (28.) = Nal, gadus merlangus; Ludfefer (E. G. in M. B.) vom liv. luts = Quappe und ver fich breben. Rentus (Stalg.) ein männlicher Lachs, Salmo Selar; Rambarleit, kamba = Steinbutte. Butrumb. Masbut = Butte, Platessa Flexus. Pleze (A. 1743. E. G.) Platt= fifch, Butte, Stinte (B.) = Stint Salmo eperlamus; Dautichi, liv. Dauz = Steinfauger, Blennius; Graufchi (A. u. Billenh.), Silgraufis, Olgraufis, Afmingraufis = Steinfauger, Alfichneneek (R.) alkfnis = Steinfisch. Wimba (A. B.) Wemgale, der beliebteste Aafisch. Sebris (Mt.) litt. zebris = wimba, Abramis vimba, Gar= wehder (R. B.) = dem afswehder, eine Art Strömlinge, welche unter dem Bauch spitze, scharfe Floffen hat.

Rugra (A.) und weiter Strom aufwärts an der Aa Rugreni (M.) kugra = Karausche; Kahrum Kr. Gar. (liv. karu und ma) Karau= schen-Land; eine besonders fischreiche Stelle an der Ecan. Karup (A., E. G.). Dann ein fehr oft vorkommender Fisch und infolge deffen fehr verbreiteter Rame ift Bulle. Der Gefindesname kommt nicht von bulis = Ochs, Boll her, sondern ift der Fischname Bulis, bulinfch = kihfis - Kaulbarg. Die Bulle : Gefinde find zalreich im Salgalnschen und befinden sich ausschließlich an Gewässern ober in nächster Nähe derselben. Gine besondere Art derselben ift der Kakta= bulis (M. 11. S.). Kakta litt. = Stirn; diese Art weist ein besonderes Zeichen auf dem Kopf auf. - Aus dem Bulis-Gefinde fiedelt ein Nachkomme vom linken aufs rechte Aa-Ufer; die neue Siedelung heißt Buleni. Er zieht vom Ufer noch höher hinauf und nun untericheibet man Leijas Buleni und Ralna Buleni. — Uhdre (M. Edan. 1799) = Fischotter; Suzenu kalns (Mejoth.) von sutis Aal. lleber die Bedeutung von Warel und Wagel = Malfluß cf. oben.

Dann haben wir Wehschlip (M.), wehlis Krebs, lipa = Schwanz. Wehschup (N. B.) Krebsfluß. Hierher gehört auch Imbat (N. B.) vom liv. imbod = süklich, ungesalzen.

Kamen die Bewohner des Landes meist auf der Wasserstraße ins Land und bot ihnen das Wasser Beschäftigung (Schifffahrt) und Nahrung (Fischerei), so sanden sie am User der Flüsse eine undurchedringliche Wildnis. Gleich Wasser und Weide diente auch der Wald zunächst der Nutzung aller Volksgenossen. Betrachten wir hier auf Erund der Ortsnamen die Fanna und Flora.

Zunächst die erstere. Zeelawa = Bachstelze (Schwitten). Dumpis (M. n. Annenb.) Dumpischi (M.) = Rohrdommel. Kaupen (M.) von

kaupe ein Seevogel1). Kihws (Kr. Gar.) = Move, Kihwu puris, Rihmu kalus (bei Garof.) Slokasmuischa Schlockhof von floka = Schnepfe2); Uhpe (E. G. in A.) 1767 Hofsfeld = Uhu; Ludfefer= Chrael (E. G. in N. B.) ehrglis = Abler; Djegufe (M. B.) -Ruchud; Schagat (Kr. W.) = Elster. Wanag, Wanabiin (M.) = Habicht. Zihrul (K.) = Lerche, Kuben (B.) = Birkhahn; Ohsol=gail (A.) — der Hahn bei der Eiche (ethmolog. Bedeutung ef. unten); Baura (A.) Dudente; Lagstigal (M.) = Nachtigall; Enite (liv. en = Buntspecht); Kihki (Kr. G.) liv. kika = Hahn; Kiris liv. Möve; Kaneer und Kaneneek (Reng.) vom liv. kana = Suhn; Buhgen von puhze = Eule. Aufschen (N. Edau) Ruduck vom liv. kuk; Kukso Dorfname in Finnland. Lilmuischa (Ar. W.) vom liv. kil = Brünspecht; Kilkat (Salg. Laft.) vom liv. kil und kat = fich verbergen; Dibul (M. u. B.) vom liv. did = Meise; Sihlen, vom lett. sihle = Meise. Swirbul (A.) = Sperling; Sofen (Br. Gar.) = Gans, eine Stelle, an der Regelneet, wo viele wilde Ganse sind; Sekstin (E. G. in Pr. Gar.), fekste = Hahnenkamm; Kahkis (A.) = Dohle; Kaija (N. B.) = liv. Dohle, jest Starpen - Krug; Krauklis (Kr. Gar.) = Kolfrabe; Kaukis = Grasmude; Schubeni (A.) schuba = Buchfink. Silmatsch (Ar. Gar. neben dem frühern Silenkrug) = Irbe (Kulpenhof) = Feldhuhn; Schfilmis (Stalg.) Sinadroffel. = Fregbauch, Magen eines Vogels; Tichakfte (Seffau) = ein kleiner Vogel; Butnu falus (Bershof).3)

Wir gehn nun zu Vierfüßlern im lettischen Urwalde über: Wahweri (Grünwalde) = Gichhorn; Schiberi = Wiesel; Zauna (B.) = Marder; Schurtas (E. G. in B.) = Ratten; Uhpschut (Kirchhof bei Stalgen) von ahpfis = Dachs; Lapfu falns (Kr. Gar.) Lapfa = Fuchs; Stirna (B.) = Reh, Breeschu mesche (breedis = Elenn): Breeschu Abze (A. 1718 E. G.). Lusif (od. Saufawit, E. G. in A. 1743) wol von lusis = Luchs. Subren (M.) von fudris = Auerochs; Safis = Hafe (Zohden, M. B., Kr. W.); 2 Krüge<sup>4</sup>) an der alten Heerstraße — Mitau-Bausfe: Lahtschi und Wilfi =

<sup>1)</sup> Es könnte auch der Name des Mejothenschen Beihofs und Gefindes zujammenhängen mit dem livischen Namen Kaupo, inmitten anderer livischer Niederlassungen an der Aa.

<sup>2)</sup> Der Hof hat auch noch den Namen Sahich u muischa v. kahleh = herb, bitter, unreif noch 1802, auch Kihichhof; der Name ist übergegangen auf eine Waldparzelle.

<sup>3)</sup> Pastor Adam Conradi in Salgaln (1797—1830) ein großer Naturforscher, hatte eine reiche Sammlung einheimischer ausgestopfter Bögel, die alle aus dieser Gegend stammten. Riesige Schränke im Pastorat waren damit gefüllt. Nach seinem Tode wurde die Sammlung dem Mitauschen Museum geschenkt und ist jetzt noch eine Zierde desselben. Abt. "Kauna".

<sup>4)</sup> Die meisten Krugsnamen find von E. Gefinden auf erstere übertragen, viele uralte Namen, so die livischen Weischen-, Kutschenkrug 2c.

Bär und Wolf; cf. das lettische Sprückwort "no wilka behg, us lahzi kriht!" — Wilfe E. G. Billenhof 1729; Wilfufalus (Bershof); Wilflausch (Kr. Gar.). Wilfuperaj (Sahl.); Snotin, oft wiederstehrender Name in N. Bergfr. und Pr. Gar. soll ein Scherzname für Wolf sein. — Einige der genannten Namen, welche unthologische Bebentung haben, behandele ich noch im III. Abschnitt. Bon Tiernamen wären noch zu erwähnen: Tschuhsfa (E. G. in Bersh. bei Pikt) = Schlange, auch Tschuhsfu puris, dann Nagel (Salg. Past., 1773 Nagis, (seit 1800 heißt's Nagla) und Nagēni (Pr. Gar.) von nagis = Frosch.

Dann Namen von Insecten: Muschas — Fliege (E. G., jetige Bershöfsche Schule); Kukain — Käfer (Kulp.); Sprädschi (Ecau) sprädsis — Erdsloh; Blukeene (Wiese zwischen Granteln und Kenstingshof) von bluke — Floh: Chrze (Kr. Gar. E. G.), ehrze —

Buichlaus; Utukalus (bei Granteln). Ute = Laus.

Wenn wir die reiche Fanna im alten kurischen Walde an der Semgaler-Aa überblicken, dann verstehn wir, wie sie den Bewohnern

neben dem Ertrag vom Fischfang reiche Jagdbeute bot.

Aus den gerodeten Wäldern sind die Waldtiere verschwunden. Nicht haust hier mehr der Abler, noch sieht man die Naubtiere: Wolf, Bär; aber auch Sirsch, Elenn, Auerochs sind aus der waldlosen Gegend verschwunden. Wol haben sie hier ihr Lager gehabt: Migal (Ar. Sessau) von miga, so lange das schattige Dickicht ihnen Schlupswinkel bot. Der dunkle, bergende Wald war auch für Menschen ein schüpsendes Asplick in den zallosen blutigen Fehden, welche sowol zwischen den fremdsprachigen Völkerstämmen wie auch den eignen verwandten Volksgenossen Jahrhunderte hindurch wüteten und sie aufrieben. — Nur wenige Namen erinnern an den Wald, wo jetzt keine stolzen Baumwipfel in

die Lüfte ragen noch gabe Baumstümpfe den Pflug hemmen.

An den einstigen Wald erinnern: 2 Dfirneef (Kr. Würzau) von litt. gire = Wald. Desgleichen Gahrsneef, von gahrscha der große Wald, ein Bruch. So auch Saukawit (E. G. Annend. 1740) von kauka Bruch; — Krumas (litt. krumas = Strauch; Schagarneef (B.), schagar im Gegensatz zum frischen grünen Laubstrauch, trockenes Strauch von Nadelholz. Preedes (Kens.) = Kiefer; Eglaja (Annend.) Wiese von egle = Tanne; Osolin (Kr. Garosen und M.), Osolgail (Annend.). Dieser Name ist der letzte Zeuge eines schönen Eichenwaldes, der sich von der Aa über die Garose längs dem Ruhna- und Kihwepuris c. 1½ Weilen ausdehnte. Nichts ist davon nachgeblieden, seit Herzog Jakob denselben auszuroden begann für seinen Schiffsbau und Holzerport nach England. Der Waldsrund versumpste im Laufe der Jahrshunderte und nur in der Tiefe sinden sich noch knorrige Baumwurzeln. 1770 kommen noch die Annenburgschen Zelmi vor, dann verschwindet auch dieser Name.

Auf den einstigen Waldgrund weisen auch: Sehna (Pr. B.) = Moos; Kruhkle = Zwerghollunder, Stubur (N. B.) = Stumpf.

Ebenso die 5 Warbeneefi (M.), wo jest nur eine Waldparzelle nachgeblieben; warba = Gesträuch. Lapaini (Kr. Gar. 1770 Lapani) von lapa = Blatt; Reekstu-Krug reeksts = Haselnuß; Medis Graben bet Annenb. litt. = Waldbaum, medis auch altlettisch für meschs (cf. Mediote, Mefiote, Mejchotne). — Jurd a liv. jurd = Wurzel (E. G. bei Watul. M.). Lantug (M.) liv. Waldöbe, wo es unheimlich heult und brauft. Gauja liv. Birke, Pehrnaweet liv. Linde erinnert an einstige Laubwälder, ebenso wie die entsprechenden lett. Namen Behrfu muischa, Behrsen (jest Stuhrsemneek) oder Leepumuischa, in her= zoglicher Zeit fundirt für den Mitauschen Frühprediger und Superintendent; seit der Zeit auch Superintendentenhof genannt. — Die Namen find allein nachgeblieben von jenen Waldgegenden. Der geheimnisvolle, sagenreiche Wald ift durch Jahrhunderte ein Schutwall historischer Neberlieferung gewesen. In den verschiedenen Bölkernamen erinnert er, wer in vorgeschichtlicher Zeit in diesen Gauen gesessen. Biele uralte Namen find in den Waldrevieren erhalten geblieben und zeigen uns auch die fortschreitende Kultur eines Fischervolks und nomadisierender Stämme. — Sie werden durch Volksvermehrung gezwungen zur Ur= barmachung des Landes, wo sie Kuß faßten.

Der Ackerbau beginnt. In der Urwildnis rodet der erste Siedler und schafft den Gegensatz von Feld und Wald.

Diente Wasser, Wald und Weide der gemeinsamen Rutung aller Volksgenoffen, so kommt mit der zunehmenden Rodung der Besitz von Acker und Feld. Es ift der Uebergang vom gemeinsamen zum Privat= eigentum. Nicht ift damit gesagt, daß mit dem Ackerbau, Fischfang und Jagd als Erwerbszweige zurücktraten. Sie blieben es natürlich, wo sie's waren. Es soll im folgenden nur gezeigt werden, wie sich im Ackerban der kulturelle Fortschritt des seghaft werdenden Bolks dokumentiert. — Den Uebergang von Wald auf Feld, der vielleicht 1000 Jahre zurückreicht, kann eine große Zal von Ortsnamen dem heutigen Geschlecht in Erinnerung bringen. - Die Rodung geschah in primitivster Art. Feuer war Mittel zum Zweck. - Den Stamm degt finden wir in vielen Namen. Bribdag (Br. Gar.) die erite Silbe bri entweder Rurzung von brihw, frei, unangerührt, oder vielleicht von brist = waten, was zu der Lokalität paßt, da der gerodete Wald an einer sumpfigen Stelle liegt. Padega (M. u. A. B.), Dega, Heuschlag (N. B. 1795); Sembeg (Granteln); Swehrudeg (Moraft bei Mesothen Berki); Degums (beim Warba = Wald); Degpuris (bei Annenb. Aunin); Jaudeds (Sahl. jaundeds, von Neuem roben). Burga (Bersh.) = birga, Qualm, Kohlendunst, das i ist zu u geworden, chenso wie Dindanga zu Dundanga. Birgens meschs (bei Annenb. Gaura). Dann Swile (Kenfingh.) fwilis = Holz, das qualmt und nicht recht brennen will.

Ruhpin (N. B.) von kuhpt = raufen, Duhmin (Ixtrum), Dumju Matsch.

Die vermoderten Holzreste oder die durch Fenerrodung gewonnene Asche war zugleich die primitivste Art der Düngung. — Die neue Ackerkruste wurde nur wenig gelockert durch die Pflugschaar. — Holzreichtum bot genügendes Material zum s. g. Küttisbrennen, schkutes decksinat, indem Holzscheite ausgebreitet und dann angezündet wurden. Daran erinnert der Namen Kuten, von kute, schkute, oder Schaustel (Granteln) von schauts (es. litt. szauti) = abgehauenes Strauchwerf zum Brennen, — kutes oder schauti wurden ausgestreut oder in Reihen gelagert = kraut. Darauf deutet der Name Krautschi (M.) Kraufurb (N. B.) von kraut beim Roden oder Küttisbrennen, die brennenden Hausen bereiten; urb in Kraufurb von urbt, bohren, mit dem Acker weiter hineindringen in den Wald; so auch Urbul (M. beim Wärbe-Wald). Statt Strauchwerf sanden auch Verwendung Skaidas (Granteln) = Holzspäne, die in gleicher Weise ausgebreitet und angezündet wurden oder Saufumi = kleine trockene Holzspücke.

Salgoschi (M.) von gosa — Glut, Röste und kala — Insel, das Land zwischen zwei Gewässern, das gerodet wurde. (Bielleicht aber auch entstanden aus Saulgosis — die Zeit der größten Sonnenhige). — Dann finden wir Sila und Krasta Rukis (Sahlingen) wol das

litt. rūkis = Rodung.

Aber auch die Liven lernten von den Letten diese Art der Rodung, je weiter sie von der Aa ins Land hineindrangen. Das zeigt der Ortsename Palfis (N. B.) vom liv. pal = Rodung. Daß auch sie den Ackerban pflegten, zeigen uns die 2 Beinamen beim livischen Ortsnamen Musschke: Manke und Arend. Der erstere Name ist das livische manina = Landmann, und arend bedeutet livisch pflegen, Sorge tragen für etwas (den Acker) cf. das liv. Wischker = Wursschafel.

Dann noch ein lettischer Hofsname Swirlaufa (Wez und Jaun) Alt- und Neu-Bergfried. Die erste Silbe Swir von kwirgt prasseln, knistern, Geräusch bei der Rodung, die 2te Silbe lauk — das Feld. "Die Grundbedeutung von lauks") ist Waldblöße, Lichtung, welche durch Rodung entstanden ist. In übertragener Bedeutung heißt es das Feld, das dem Ackerbau dienstdar gemacht ist. Lauka eet ursprünglich aus dem dichten dunkeln Wald in die Lichtung gehn, of. niederdeutsch eikeloh, lat. lueus der Hain, in dem die Bäume undicht, licht stehn, der hell ist im Vergleich zum sinstern Walde."

Dasselbe gilt vom Gefinde Lauzin (Stalgen) = eine gerodete Lichtung im Walde. Solch ein entfernteres Reißland erhielt, wie die

<sup>1)</sup> Da bei beiden Höfen eine Berghöhe nicht vorhanden ist, es sei denn, daß man den erhöhten Userrand an der Na oder Schwitte so bezeichnen wollte, so liegts nahe den deutschen Namen Bergfried anders zu deuten. — Das Gesinde nennt den Hof kalns = Berg; und fried. = Umfried ung um den Hof oder fried = das durch Kodung frei gewordene Land. — Im Namen Swirkal ist kal so viel wie gals; der Name bedeutet "Ende der Rodung".

<sup>2)</sup> ef. Mag. 1905 p. 135.

weitern Wiesen, eine Wächter-Ansiedelung. Wie hier der Pkawfarg, so dort der Laukfarg (Ar. Gar.). Die bisher genannten Ortsnamen, welche auf Rodung hinweisen, sinden sich jetzt in total waldarmer Gegend.

Auf eine andere Methode der Rodung und zwar auf viel spätere Zeit, weist der Name Plehfajs (Sahlingen) von plehst, litt. pleszti = reißen, ausbrechen der Stobben. Ein so aufgerissenes Land, der plehfums (wie jest noch gerodet wird) unterscheidet sich vom frühern lihdums (durch das längs der Erde hinschleichende Feuer) = lihst. Der gewonnene Ackerboden ist verschiedener Qualität. Das zeigen die Namen: Mahlone (Sessau) von mahls = Lehm; dasselbe bedeutet Seija (Stalgen, liv. sei Lehm).

Soda (Seffau) litt. fodas = fruchtbarer Boben, Baumgarten; Pleene, pleenis = weißer Thon; Kalkineek (A.) kalkis — Kalk; Smiltneek (M.), kmiltis = Sand. Keikul (A.) liv. kiw — Stein=Dorf. Keifar (A.) liv. — Stein=Infel; Gruhdgul (Stalgen), gruht = einftürzen, zusammenfallen, litt. gruwu, gruti; lett. gruhwa eingefallene Erde, am Fluß gelegen.

Nach der Rodung kann der Pflug den Acker lockern.

Dsikrahj (B.), der Name ist nicht aus dsikiart, tief pflügen entstanden. Der ursprüngliche Name im Kirchenbuch 1770 war Sila arajs = Waldpflüger, der den lauks im Walde zum Acker machte.

Das Feld weist auf Bodensenkungen oder zhebungen. Da haben wir Kalnin (M.) = kleiner Hügel und Dobel = kleine Grube: Inta Dobel (J.), Kader Dobel (B.), Keweet Dobel (N. B.). Kunka (N. B. 1780 zu Hofsfeldern gezogen) = runka Falte, Furche.

Der durch Küttisbrennen bereitete Boden war keimfähig: Knihs (A.) von knist = keimen.

Hat das Feld seinen Eigentümer, dann ist dieses nicht mehr wie Wald und Wiese ein Gemeinbesit. Der Besit ist abgegrenzt durch Eschas (Würzau) = Feldrain; Starpen und Stuhrsem (N. B.); Jahg=mani (Stalgen) liv. jaguma = abgeteiltes Land. Besseni (Bullenh.) von peskes, Fezen, lange Landstreisen, auch zwei Gabalin (A.) oder Lüga liv. Luga liv. Unzal. Solch eine Landausteilung im Streisen, namentlich dort, wo mehrere Gesinde neben einander lagen, geschah oft durchs Los. Dies ist eine uralte Sitte. Darauf deutet der Name Schirbenu laufs (Pr. Gar. Kausej); sehirdini oder seherdini = das Los, scherdinus mest = losen, vermittelst eines zugeworsenen

<sup>1)</sup> Die alte Zusammengehörigkeit der später entstandenen Doppelgesinde hat sich gerade darin erhalten, daß das Ackerland beider in Streifen und Schnüren geteilt war, damit beide gleich gut gestellt waren. Die Schnurländereien wichen erst c. 1840 bei Abschaffung der Frohne und Regulirung der Gesindesgrenzen, ef. Balt. Mon. 1897, 282.

Stockes, an den man mit den Händen greift. Dasselbe gilt von dem E. G. an der Jelitz Scheberi, scheberis = Pfahl, scheberi mest — Los werfen.

Bandeni (Kulpenhof) von bandas — Einkommen, das dem Knecht vom Wirten als Lohn zur Benutzung abgegebene Stück Feld; davon bandineeks, der durch banda abgelohnte Knecht im Unterschiede von walineeks, ein nicht festangestellter, der keinen Jahresdienst beim Wirten hat, oder vom kalps, (Sscr. kalp helsen, wozu dienen) — der Knecht, welcher als maises behrns am Tisch des Wirten aß.

Der durch Rodung gewonnene Heuschlag heißt auch Rahjums (Kenf.), eine gereinigte Wiese; der auf gleiche Weise gewonnene Acker ist Jaunsem (= Reuland, R. B. Stalg.).

Beim Zuwachs der Familie, größerer Nachkommenschaft, mußte der Besitz, der nicht mehr alle ernähren konnte, erweitert werden durch Aussiedelung. Darauf weist die Derivationsendung ani und sni, die an den Namen des heimatlichen Gesindes angehängt wurde oder aber mit dem Batersnamen verbunden wurde. — Solche Weitersiede-lungen haben wir schon bei den oben erwähnten Namen Bule—Buleni, Burka—Burkani, Kugra—Kugreni, Peela—Peeleni versfolgen können.

Zalreicher noch sind christliche Taufnamen mit der Derivationsendung ani oder eni verbunden, ein Zeichen, daß die Aussiedelung aus der alten Heimat, dem Baterhause jedenfalls schon nach der Christianisirung des Landes, also in der Ordenszeit und vielleicht noch viel später stattgefunden hat. — Da haben wir Inteni (W.); Tomen i (W.); Jehzteni (W.), Stepeni (W.); Schkersteni (V.); Klahfcheni (Granteln). Hier läßt sich nicht mehr festitellen, wo die Stamme väter Inte, Toms, Jehkad, Schkehrsts, Klaus gelebt haben.

Brotmangel zwang oft zur Auswanderung; an Land zur Urbarmachung fehlt es ja nicht. Diese Siedelungen waren veranlaßt durch die ersten "Agrarunruhen" an der Semgaler-Aa. — Wenn nicht eine Aussiedelung, sondern nur Teilung des erweiterten Besites stattsand, dann blied derselbe Name mit einem unterscheidenden Beinamen: so Wez und Jaun, Kalna und Lejas, Leel und Mas, Meln und Balt und andern Unterscheidungen. — Die sehr oft sich sindenden Doppelzgesinde, auch 3 und 4 zusammen haben also nicht ihren Ursprung aus einer einstigen Dorfsiedelung (wie sich das dei livischen Namen wol nachweisen läßt im Unterschiede von der Einzelsiedelung der Letten), auch ist der Grund für die nebeneinanderliegenden Gesinde nicht darin zu suchen, wie man wol von Letten hört, daß ihre Ahnen "sentschi" zusammen siedelten, um durchs Zusammenhalten mehr Schutz gegen die deutsche Invasion zu sinden. Der einsache Grund ist Vergrößerung der Familie; die heranwachsenden Söhne, welche ihren eigenen Hausstand begründen wollten und die Teilung des väterlichen Erbes, Erweiterung der Grenzen veraulaßten, siedelten aus ohne die neue Wohnstätte sern

von der alten Heimat zu gründen, vielmehr in deren nächsten Nähe. Es waren zunächst Familiengenossen, die in den Doppelgesinden wohnten, erst durch Aussterben des alten Stammes oder Hineinheiraten ins Gesinde kamen fremde Nachbarfamilien hinein.

Wie das Familienhaupt die verheirateten Söhne mit Vorliebe in der Nähe ansiedelte, so auch die verheirateten Töchter. Darauf weist der häusige Name Snotin, verbunden mit einem alten Gesindesnamen. Merkwürdigerweise verschwinden die noch in den Kirchenbüchern von 1770 mehrfach erwähnten Gesindesnamen (z. B. Punka Snotin, Bundul Snotin; Bumbeer Snotin; Ramma Snotin, Kaku Snotin). Vielleicht erklärt das sich daraus, daß für spätere Generationen der Name Snotin feine Bedeutung mehr hatte und sie statt dieses Beinamens andere Namen behuss Unterscheidung hinzufügten, im 19ten Jahrhundert auch die neuen Familiennamen.

Noch zwei andere Namen weisen auf die Aussiedelung der Schwiegersöhne hin. — Es sind alte Siedelungen. Das geht daraus hervor, daß sowol das lettische wie livische Idiom dafür Bezeichnungen haben: liv. Ande (Kr. Gar.) — Mitgist und lettisch Puhrin²). Puhrs, ursprünglich Paudul, runde Deckelschachtel aus Lindenborke, dann Kornmaß und Lade zur Ausbewahrung für Schmuck und Kleidungsstücke. Dieser puhrs wurde gefüllt mit Handarbeiten, als Gurten, Handschuhen, welche in der Zeit, da die Kausehe noch Sitte war, bei Hochzeiten als Geschent von der Braut an die Angehörigen des Bräutigams verteilt wurden. Später wurde mit puhrs die ganze Mitgist bezeichnet. Zalreiche Volkslieder und Sitten weisen auf den puhrs, die Aussteuer, welche genau festgestellt wurde, wie eine preze Bare, die zum Geschäft gehört und die oft zu langen Verhandlungen führte dis man sich gleichsam vertragsmäßig einigte und in späterer Zeit diesen Vertrag durch einen Trunk feierte.

War kein männlicher Erbe im Gefinde vorhanden, so übernahm der Schwiegersohn die volle Wirtschaft. Kam er "ukurus" — oder wie es in

<sup>1)</sup> Balt. Mon. 1897, 281. Die Inhaber der Doppelgesinde "Halbhäder" genannt, lett. puschelneeks. Der Hatenpflug galt in ältester Zeit als Basis für die Abgabe von Kirchenforn und für das Maß der Frohnleistung an den Gutsherrn, der die Einwilligung zur Teilung der Leistung durch Hälftner gab.

<sup>2)</sup> Mag. 1905, pag. 156.

<sup>3)</sup> Die Sitte des puhru raudsit oder puhru lozit, eigentlich Paudel biegen, herstellen, für die Aussteuer forgen, ist viel älter als lihkopu asert, den abgeschlossenen Handel, auch den Gebevertrag, Gekfauf durch Trinken feiern, denn lihkops ist kein lettisches Wort, etwa aus lihgt kopä gebildet, sondern ist ein deutsches Wort Lei, nicht Leih Kauf, sondern aus mhd. litkouf. Der lit, ahd. lidu — Trunt, kouf — Kauf. Die symbolische Anwendung des Weintrunks zur Feier eingegangener Käufe im Mittelalter aufgebracht. Grimm, Rechtsaltertümer; cf. Lett. Mag. 1905.

Livland heißt "eegahtnê", in Unter-Kurland "eegahtnôs", dann bekam das Gefinde oft den Beinamen "Ulkur", so z. B. Plakfchna

Uffur (A. B.), Uffur Bertul (R. B. 1705, E. G.).

Oft verschwand dieser Beiname auch, ebenso wie Snotin. Ein tiefer Sinn liegt in dem Namen Uskur. Uskurs ist zugelegtes Holz um das Feuer zu unterhalten, in übertragener Bedeutung — um das Geschlecht fortzupflanzen, die Wirtschaft, das Gesinde weiter zu erhalten, das Erhaltene zu pflegen.

1780 findet sich noch in Neu-Bergfried der Gesindesname Ustop und Beter Ust; liv. ultub, Freund, lett. ultupis Hahnrei, litt. uztupis,

der dritte Mann einer Frau.

Beibe Gesinde waren schon 1780 sehr alt; von einem heißts im Hofinventar "mit Strauch bewachsen," vom andern "nicht mehr zu erfragen." Liven, Letten, Littauern ist die Bezeichnung gemeinsam. Ein ustupis, ein Mann, dessen Frau ein unerlaubtes Berhältnis mit einem Andern unterhält, war vermutlich in alter Zeit bei den lockern Sitten seine Seltenheit. So sinden wir in einem kleinen Gediet zwei Orte, in denen ein Hahmei lebte. Der Schimpf durch den Chebruch wurde durch die Bezeichnung, die der Volksmund diesen Orten gab, sestgenagelt für kommende Zeiten. Wol auf dieselbe Unsitte weist der Name Negoscha (im Inventar von Billenhof 1722. E. G.), lett. negoscha, Chrvergessener. 1756 ist der ehrenrührige Name umgewandelt in Negauscha, unersättlich, wie Namenveränderung bei Ortschaften sich oft nachweisen läßt, namentlich wo der Sinn des Wortes anstößig ist.

Nachdem der Ackerbau die wichtigste Erwerbsquelle geworden war, sinden sich in Gesindesnamen auch Getreidearten vertreten, welche der Lette auf seiner Wanderung aus der Urheimat an die baltische Küste mitgebracht hatte. Meeschu sars, meesis, Gerste. Was meeschu sars als Bezeichnung eines Flüschens bedeuten soll, darauf kommen wir im III. Abschnitt über Mehthologie. Gerste und Weizen hat der Lette, der erst später den Roggen erhalten hat und zu bauen be-

gann, mit allen indogermanischen Völkern gemeinsam.

Das fruchtbare angeschwemmte Land an der Semgaller-Aa war

und ist noch jetzt ein schöner Weizenboden.

Da haben wir an der Aa 3 Gesinde Wahrkweschi (N. B.) litt. wahrit, kochen; kweekis, Weizen; Wahrkawit (1750, A. jest Ruzin).

— Aber auch Hafer und Buchweizen sind dem lettischen Ginwanzberer altbekannte Getreidearten. Ausin (Granteln) von ausas Hafer; Waltin (Pr. G.) litt. waltis, Haferrispe. Puhtel (S.) aus Hafermehl bereitete Speise. Griki (Pr. G. G. G.), Buchweizen. Der Rudsu-Arug ist vielsach vertreten.

In Neu-Bergfried liegen Kiplok Knoblauch und Luste, Trespe.
— Auch Flachs und Hanf sind bekannt: Pakuki (Kr. W.), Hede; Pkauka (A.) Fasern des Flachses (1781, daraus jest Bkauka,

Schreihals geworden.

Die fruchtbare Neu-Bergfriedsche Segend ist besonders reich an Namen, die neben Getreibearten auch Speisen bezeichnen. — Wir erwähnten schon Wahrkweet und Puhtel. Dann sind da Salputra, früher Saldputra, süßer Brei; Salnik (1723 Saldneek); Putrelle, ein eingegangeneß größeres Dorf c. 1750, zwischen Neu-Bergfried und Islishof, putreles, litt. Buttermilch; Klintschi (S.) = Mehlklöße; Gelzep (A. 1723, G. G.), nicht gar gebacken; Glita (Kr. G.) halbgar; Leijas Puter und Buterlauk (A. 1718, G. G.). Auch das livische Juksis keißt 1750 lett. Butrin; Putrakmehr (M.); Sihdeni (Granteln), eine Fastnachtsspeise aus Erbsen und Gerste oder Weizen mit Schweinskopf zusammengekocht. Den ger (N. B.), wol aus tengis, Gerstengraupen mit Erbsen und Bohnen gekocht. Student (E. G. in Stalg.), wol eine Verstümmelung des estnischen studing — Sülz. Dann der Gutsname Stalgen, litt. stalgus trozig, übermütig, lett. stalgis, ein Mensch, der Leckerbissen liebt. Stalgat, ein Kirchhof.

Schräg gegenüber der Salgalnschen Kirche neben Wahrkweeschi liegt das Kronsgut Salgaln, früher auch Kihfelmuischa genannt, lett. kihfelis, litt. kiselus, Gericht aus Hafermehl. Die Sage berichtet, daß der Ort diesen Namen erhielt, nachdem von diesem Ort im Laufe eines Tages zu Boot ein Kessel mit heißem Brei auf dem Wasserwege die Riga gebracht und der Brei noch warm angekommen sei. Bei günstigem Winde für einen Segler eine respectable Leistung, aber keine Ilnmöglichkeit.

Die Sage will offenbar erinnern an die Handelsbeziehungen Nigas mit der reichen Kornkammer an der kurischen Aa<sup>1</sup>). Vielleicht steht der dritte Name dieses Gutes "Rihgas muischa", damit in Jusammenhang. Noch dis 1800 finden wir die Bezeichnung im Kirchenbuch<sup>2</sup>). Es war oben darauf hingewiesen, daß der Name Nihgas muischa auch von dem Bächlein hergeleitet sein kann, das sich neben dem Hof Salgaln in die Na ergießt.

Die schiffbare Aa mit ihren zalreichen wasserreichen Nebenflüssen diente mehr als die wenig gepflegten Landstraßen, dem Verkehr. Auf

<sup>1)</sup> Gine merkwirdige Nebereinstimmung hat diese Sage mit Johann Fischarts († 1589) erzälendem Gedicht "Das glückhaffte Schiff", worin der Dichter die Fahrt der Züricher Armschüßen schilbert, welche an einem Tage den Weg von Zürich nach Straßburg zurücklegten und zum Beweise dieser schnellen Fahrt einen Kessel mit Hirzebrei noch warm zum Straßburger Schüßenselt brachten. — Wie der Dichter hier dartun will, was Entschlosssenschlich und Rührigkeit des Mannes zu leisten vermögen unter dem Motto: "Arbeit und Fleiß, das sind die Flügel, die fahren über Strom und Higel", — so will die obige Sage wol auch dasselbe zum Ausdruck bringen. — Es ist nicht unmögelich, das die Sage hierher übertragen ist durch Deutsche.

<sup>2)</sup> Ich bin später darauf hingewiesen worden, das Rihgas muischa die Grenze bes einstigen bischöflichen Bezirks gewesen ift.

der Aa wurde der Kornhandel mit Riga per Schiff betrieben, vielleicht lange bevor Holländer zu Herzog Jacobs Zeiten den Getreidehandel mit Kurland vermittelten, wie die vielen Krüge beweisen, die an Flüssen gelegen, den Namen "Holländer" tragen, so an der Ecan bei Kr. Garosen und Barbern u. a. D.

Wir waren im Verfolg fortschreitender Kultur vom Gewerbe der Fischerei und Jagd zum Aderbau gekommen. — Wir werden nochmals aus der Rodung in den dichten Wald gewiesen, wo und Namen aus malter Zeit an die Wald-Bienen zucht erinnern. Wie die einzeln erwähnten alten Nationalspeisen, so war auch insbesondere der Honig ein beliebtes Nahrungsmittel. Da haben wir an der Grenze von Berghof Bifchumuischa (Beihof von Zohden); Biteni (R. B.), bite = Biene. Wie die Bienenzucht bei den alten Letten eine Entwickelung aufweist, zeigen einige Ortsnamen. Da haben wir zwei Gefinde Doris (N. B.), in alter Zeit außerdem Dorman und 1780 auch Jaun-Dorman, beide E. G. Nach Bielenstein 1) bezeichnet das Wort einen hohlen Waldbaum, in dem sich Bienen niederließen oder auch ein von Menschenhand dazu ausgehöhlter Baum. Doris ist eine Nebenform von dem gleichbedeutenden lett. drawa, litt. drawis. Dieselbe Wurzel ist im russ. gepebo Baum, gpaba = Brennholz und griech. dors (Baum) und deutsch Hollun—der (= Hollenbaum).

Ausgehöhlt wurde der Baum mit einem Werkzeug, das Duhre hieß. Duhre Gefinde in Ar. Garosen. Nach Bielenstein nannte man das Instrument auch Kaplis. An diese Arbeit erinnert das Volkslied:

Kur tu eefi balelin, Baltas kahjas audamees! Gefch', mafin filina, Bititem doru zirst.

Während die Waldbienen im Volksliede ausschließlich hohle Eichen als Siedelstätten erwälen, braucht der Imfer zur fünftlichen Ausshöhlung meist Tannen und Kiefern. Pranki (Csde. in Grünwalde) ist das faule Mark des Baumes, das der Imfer heraushebt. Die Celte, am hölzernen Stiel ein eisernes Ende, wie wir sie 1895 in Zeemaldbenschen Liebengräbern gefunden haben, waren vermutlich Instrumente, welche diesem Zweck dienten und schon vor 1000 Jahren im Gebrauch waren. Das mögen dieselben sein, welche der Lette du hre nannte. Später wurden Klöße auf der Erde für Vienenwohnungen eingerichtet und dann hinaufgezogen auf den Baum. Dies soll eine zweite Stufe in der Entwicklung der lettischen Vienenpslege bedeuten. Auch auf diese Vienenkultur weist uns ein Ortsname: Vose Upes-Vose (Ar. B.) und Wescha-Bose (Ar. Gar.). Bose bedeutet eigentlich Keule, Knüttel. Der Imfer bekappte den Baum, auf den er den Vienenstock hinaufzog, der dann mit dem Vienenstock oben die Form einer Keule hatte, daher

<sup>1)</sup> Mag. 1896, pag. 14 ff.

auch Boschu koks. Diese Bienenbäume waren ein wertvoller Besitz der Landeseingeborenen. Ihre Plünderung gab 1212 Anlaß zu blutigen Kämpfen und zum Abfall vom Christentum (cf. Heinrich XVI, 3.) — Auf Imferei beziehen sich noch zwei Namen: Krātin (1770, A. jett Krahdin), krahtin, Käsig, wo die Bienenkönigin eingefangen wurde, und Kozis (M.). Nach Stender ist kozis Bienenkorb, aber auch Bienenstock.

Der Honig wurde außer als Speise und Arzenei auch als Zusatzum alten Nationalgetränk, dem Hopfenbier verwandt. — Der Hopfenbau wird zu diesem Zweck eifzig kultivirt. Mehrere Namen deuten darauf. Wihtel (E. G. in Pr. B. bei Schkersten) wihte — Hopfenranke, Kofel (Billenhof 1722, E. G.), kose junge Hopfenranke, dann in Kr. Garosen neben Makul Kekar (E. G.) Traube von Hopfen. — Bruhsis (beim Pastorat und N. B.) ist viel jüngern Ursprungs als die Bereitung des lettischen Hausdiers, da sowol der Name alugennin lettisch ist vom selben Stamm wie in vielen indogermanischen Sprachen, als auch die Bekanntschaft des Hopfens dem Letten nicht erst vermittelt wurde durch den Deutschen, sondern während der Bölkerwanderung, als der Hopfen aus dem Osten nach Europa kam, dem Letten gleichzeitig bekannt wurde, wie dem Deutschen.

Der Namen Mischan (A. 1750 jest Butka) mag von Misa litt. missa = Maisch vom Bier stammen.

Der Ortsname Wihndeds (Kr. W.) ist natürlich jüngern Urssprungs, weil Branntwein kein einheimisches Getränk ist und später solche Brennereien im Lande entstanden.

Wir kommen nochmals auf den Wald zurück.

Im Waldesdunkel haben sich durch Jahrhunderte noch andere Mamen erhalten, welche, zugleich mit der Erinnerung, welche sich das Bolf im Liede bewahrt hat, uns berichten von den uralten Waldschmiteden. Schlackenhaufen, die wir hier und da noch in Waldseveieren sinden, legen es nahe hier alte Schmieden zu vermuten. Unzweidentig wird diese Vermutung bestätigt durch Namen. Ich sehe sier ab von den vielen "Kalej" Gesinden, meist Hofsschmieden, welche später mit einer kleinen Landparcelle abgelohnt wurden. Wir haben aber andere Namen: Ogkumaif (Stalgen) ogles maikit, oder Ogleine (Oglei). Im Walde bei Wehrsneef Zeemahtes semahtes leija, ein Ort, kur ogles dedkinaja. — Die Schmiede in alter Zeit waren weit berühmt. Sie übten nicht blos den Husbeschlag, ihre Kunst reicht weit höher, Kriegsgerät und Schmuck kam aus den alten Waldschmieden, aber and Werkzeuge aller Art.

Greetschi (E. G. 1770) = rinki, Werkzeuge. Da sind Zirpin (Kr. G.) zirpe = Sichel, Daudscha = Radumlauf, dieselbe Bebeutung hat das livische Kader (4 Gesinde in Bl., M. und Z.); dann Stripsten Tomen, skripstin, Hohleisen zum Löffelschneiden; Stehgul (Kr. G.) stehgs nach Kronwald Spieß, Pife; Leelosta (M.)

ostinkeh Dorn an der Schnalle; Rotkaln (Zohden) rota Schnuck für Männer und Frauen. — Alle die unzäligen Gegenstände, die zum Teil nicht einmal dem Namen nach im Gedächtnis des Volks geblieben sind, der Schoß der Erde hat sie der staunenden Nachwelt ausbewahrt. Solche Erzeugnisse der alten Waldschmiedekunst sinden wir hier an Ort und Stelle in den aufgedeckten Flachgräbern beim alten Livendorf Zeemalden.

Sehen wir ab von einzelnen Altsachen aus Bronce<sup>1</sup>) die zum Teil importiert waren durch standinavische Seefahrer oder auf den Wasserstraßen aus dem Süden Rußlands ins Land gekommen waren, so sinden wir auch eiserne Geräte einheimischer Kunst.<sup>2</sup>) Da ist ein eisernes Schwert mit Knauf 85 cm. lang, ein eisernes Messer, Lanzenspißen mit Grat und kurzer Dille, an der noch Ueberreste von Holz vorhanden waren, eine Huseisensibula aus Gisen, ein seltenes Stück in dieser Gegend, eiserne Fingerringe, Sichelmesser. Gürtelschnalle, gezackte Harpunen<sup>3</sup>) oder Enterhaken mit Dorn, eiserne Nadeln mit flacher Scheibe und Dese oder ornamentiertem Kopf, Speerspißen, Beilshacke, Schlüssel. Auf Bronce und silberne Artesacte komme ich später.

Neben der uralten Schmiedekunft, welche in den aufgefundenen Altsachen ein Zeugnis für die ungewöhnliche Entwickelung in diefer Branche ift, war der Semgaller von Alters her und zwar noch früher als auf die Benutung des Metalls auf die Verwertung des Holzes angewiesen und entwickelte er auch darin eine Fertigkeit, die wir fennen lernen jowol in Holzgeräten für den Hausbedarf als auch vor allem beim Bau des Hauses. — Wir haben schon bei Fischereigeräten einzelne erwähnt, so auch bei Herstellung der Schiffe und Böte, peelis, fpihle, wanzis, wadfis, kahbel, stehga, dann auch Bunga (A. 1750 auch Spurgalwa genannt) bunga Holzhammer, Bläuel, auch Paucke; dem Imfer dienten, wie wir sahen Bose, Krahtin, Rozis. Dann gab es einen Rateneek (Kr. W.) welcher Rumba eine Radbuchse anfertigte. Renzele (M.) Wagengeleife; Banga (Aulpenh.) Rummet. — Das Gestell zum Sattel: Segli (1720 Sedli Kr. Gar.). dere Holzgeräte: Bundult (Ar. Gar.) = bundul Butterfaß; Bundscha = Dose; Lehzis (Kens.) liv. lēz = Holzbeil; vom puhrs war oben die Rede; Tauken (A. 1723 auch liv. Ruful genannt) Tute aus Baumrinde; Duhda (N. B.) litt, dudas ein aus Bork gewundenes Horn für Hirten, welche damit ihre Herden auf die Weide lockten und das Signal zum Nachhausetreiben gaben.

<sup>1)</sup> Cf. I. Abschnitt und C. Boy Ausgrabungen in Zeemalden 1896.

<sup>2)</sup> Die Eisenschmiedekunst ist durch Schweden den Finnen vermittelt und durch diese den Letten; tehrauds ist kein lettisches Wort.

<sup>3)</sup> Die Harpune = Dreied des Poseidon.

Dann einige Ackergeräte. Balfen (N. R. 1770, jest Balfchi) ballens von balktit = stützen, der Stützenverband am Pflug; Pulka (Kens.) ein die Pflugfemern auseinanderhaltendes Querholz; Sprigul (Z.) Dreschslegel; Rekstele Riegensieb.

Wischfer (S.) (früher an der Aa neben Puhzen und Lubeneek) liv. Wurfschaufel. Der Name Muzeneek kommt wiederholt vor (N. B. und Ar. Gar. E. G.), Böttcher.

Wir gehn nun nach Erwänung obiger Namen, welche auf Holzarbeiten hinwiesen, aufs hölzerne Haus') im lettischen Bauerhof über.

Dem Namen Autschi (E. G. an der Aa) Sing. Auzis liegt die Wurzel uk zu Grunde, wovon das litt. ükis = Bauerhof, Bauergefinde.

Weist Autschi auf den lettischen Bauerhof, so ist Dahluschi (drei Gesinde) der livische resp. estn. Bauerhof, talu estn. Bauerhof, Gesindesftelle, taluse zu einem Bauerhof gehörig; liv. dala, Anteil üse, neu dala-üse = ein neuer Teil, der zum Bauerhof gehört.

Der Mittelpunkt bes Bauerhofs ift ber nams.

Namik (Kr. Gar.). Hat der Name auch jest die Bedeutung Hausknecht, so war namik vor Jahrhunderten, ja vor 1000 Jahren "Hausgott". Bei diesem Namen müssen wir ein wenig verweilen, weil er im Zusammenhang steht mit andern Ortsnamen, die hier behandelt werden müssen. "Der mit nams bezeichnete Raum ist der eigentliche ursprüngliche Kern des lettischen Hauses. Er ist der rechtwinkliche Teil des Hauses, der etwa die Mitte desselben von einer Außenwand dis zur andern einnimmt, so daß rechts und links noch andere Käume sich bestinden. Er umfaßt dis 16 —-Faden, ist ein dunkler rauchgeschwärzter Kaum, ein dunkler Hauskslur ohne Oberlage, wo man nur Streckbalken und das Dach sah."

An der Innenwand ist die in den Boden gesenkte Feuerstelle und unmittelbar hinter derselben der Backosen. Das Dach dieses ursprüngslichen ältesten lettischen nams waren Lubben, aber auch lange Schindeln von Birken und Linden.

Der Gefindesname Lubeneek (N. B. und E. G. bei Puhzen) von luba die Tannenrinde. Diese leichte Dachbecke wurde durch zweierlei Stützen besetstigt, sowol durch kempe (Kr. Gar.) — Klotz auf dem Lubbendach, als auch durch nahri — Klammern auf dem Dach zum Schutz gegen Sturm. Nahrik (1750 jetzt Nahreik N. B.) und Nahrun (Sessan).

<sup>1)</sup> v. Benningen, das lettijche Haus im Mag. 1893 p. 37 ff. Diesen Ausführungen wie den Bemertungen von Dr. Bielenstein dazu, din ich im Wesentlichen gefolgt. Die Ortsnamen aus dem Salgalnschen Kirchspiel, die hier erwähnt werden, sind ein Beleg dafür, daß die Benningenschen Ausführungen auch für den Semsgaller passen, sie werden durch die hier angeführten Ortsnamen bestätigt.

Durch diesen Hausslur "nams", anfangs der einzige Raum des Hausses, geht alles. Zu diesem nams führt eine in der Nitte horizontal geteilte Tür, um in dem fensterlosen Raum Licht hinein= und Rauch herauszulassen, wie wir sie jetzt noch in einzelnen Kr. Sarosenschen Waldgesinden antressen.

So schilbern auch die "Kosmopolitischen Wanderungen durch Prenßen, Livland und Kurland 1795—98" von Feyerabend die kurische Hütte. "Oft sehlen in derselben auch sogar die Fensterlöcher und dam besteht das ganze Gebäude nur aus einem einzigen Dache, welches Hausskur und Zimmer zugleich vorstellt. Gewöhnlicher aber sindet man das Gebäude in zwei Hälften abgeteilt. Die eine Hälfte, in deren Mitte sich die Tür besindet, dient zum Hausssur und ist der Ausenthalt mannigsaltiger Tiere, die wie in der Arche Noahs friedlich bei einanderleben. Die andere Hälfte macht das eigentliche Wohnzimmer aus, welches aber von der Familie gewöhnlich nur im Winter besucht wird. Im Sommer schläft jeder da, wo er es am Bequemsten sindet."

Die geteilte Tür im nams war verschließbar, meist nur durch einen Holzriegel von innen. Der Fremde der sie verschlossen fand, bediente sich der außerhalb angebrachten Klinke oder Klapper. Klasbat en (Zeemalden) von kladata = Klapper. Darauf weist wol auch der Name Pauzul (A.) von pauzis = klopfen, klatschen, of. paukschket — klopfen. Der Flur, der durch beständiges Eins und Ausgehn vollgetreten wurde, wurde gereinigt mit einem kurzen Besen = Stupa (Gsd. in Pr. B.).

Eine Erweiterung des nams entsteht dadurch, daß an den Hausflur ein zweiter Raum, eine Wohnstube angebaut ist, wie sie in jenen "Kosmopolitischen Wanderungen" bereits erwänt ist. Die Stube ist die istada, ein Name, der in den meisten indogermanischen Sprachen widerkehrt und auf den Ursprung desselben in der gemeinsamen Heimat hinweist.

Beim Andau der istada werden Streckbalken verwendet. Drehs ger (A. B.) drehgeris — Balkenträger, eine Entlehnung aus dem Deutschen. Die Balken wurden horizontal auseinandergefügt. Um den obern Balken genau dem untern anzupassen wurde ein zweizinkiges Gabelinstrument benutt, mit welchem man zwei parallele Linien in den obern Balken krate. Dieses Instrument hieß kakis oder kake, die Berwendung desselben kaket. Kakis (N. B.). Die Ritzen wurden mit Moos gefüllt, Sehne (Pr. B.) und mit Lehm strichen. Lehm wurde auch verwandt sowol für den Estrich als den Ofen. Das Innere des Ofens ist über der Fenerstelle gewöldt. Diese Gewölde, ehe die alten Letten die Kunst des Gewöldeschlagens von den Deutschen lernten, wurden hergestellt durch Kalksliesen, welche hier am Ort von der akmina kala, wo das livische Steindorf Keikul, und das E. G. Päz liv. Steinsliese lag, geholt wurden. Es wurden aber auch Steinsliesen von der Aa benutt. Das zeigt uns

der Name Kower (E. G. in Kr. Gar. 1740 Hoffinventar), rowa liv. Stein, Klippe unter dem Waffer; lett. rowis Gewölde über dem Feuerherd of. eftn. roow. "Rowê lihst, fpeki greest." Damit wird nach Ulmann eine zur Belustigung einem gemachte Aufgabe bezeichenet, ein Stück Speck vom Querbalken mit dem Munde herabzuholen, wozu er sich an einem Strick hinauswälzen muß. Ueber diesem rowis, Gewölde, zieht sich der Kauch ohne besondere Züge durch einen Spalt in den nams. Spalt lett. — Spelte (Dorf in Stalgen, vier Gesinde Spelts Oglumaif, Student, Ussur, Jaunsem). 1770 E. G. — An der Längswand der istada zum nams war der große, aber niedrige Backofen. Auf dem Backofen war eine beliebte Schlasstelle, namentlich sür Greise und Kinder. — Daran erinnert der Name Schus chas (E. G. hinter dem Mesothenschen Bark, sehusehot einschlässen, an der Wiege schuschu (Susu) singen, wie es auch im Volksliede heißt:

Schuschu, behrnin, schuschu, Kas tew rihta schuhpas? Mahte brauza Jelgawa Tehws uf zepła guleja.

An den Wänden des Backofens nach der istada hin fanden sich früher rundliche oder viereckige Töpfe eingemauert, in welchen die Leute des Nachts ihre Handschuhe und Strümpfe trockneten. Auf das weitzverbreitete Töpfergewerbe in der tonreichen Aagegend kommen wir später.

An Stelle der liegend eingemauerten Töpfe werden noch heutzutage mehrere kleine Ofenröhren neben dem Backofen angebracht, die demselben Zweck dienen.

Nicht nur der nams mit der angebauten istada, sondern auch die Rije dienten als Wohnstätte. Beuningen in seiner Arbeit über das lettische Haus" bezweiselt, daß auch in Kurland die Rije mit Hikosen, dem "peedards Dreschtenne und dem Andau peeleekamais kambaris" für Handmühle und andere Geräte, in gleicher Weise wie in Livland bewohnt gewesen wäre. Dem widersprechen aber hier ein paar Ortsenamen, welche dartun, daß auch die Rije als Wohnstätte den früheren Bewohnern an der Aa bekannt war.

Reikal, früher Beihof von Pr. Garosen, jett Gesinde, estn. reii-kael, Raum zwischen der geheizten Rije und der Außenwand, der bewohnt wurde. Daß sinnische Stämme, nicht bloß Liven, sondern auch verschiedene andere sinnisch-ngrische Stämme hier gelebt, ist oben bereits erwänt, so auch Esten, auf die außer dem Ortsnamen "Igauni" eine Reihe von andern Namen weisen.

Obschon den Letten oder Littauern die Rija nichts fremdes war und sie selbst in ihrer Sprache dies Wort besaßen und es nicht erst zu entlehnen brauchten von sinnischen Einwanderern, so mögen sie doch die Benutung der Rija als Wohnstätte von den Finnen angenommen haben. Reikal ist wie bemerkt eine estnische Niederlassung

nicht livische, da die Rija — eftnisch rei heißt, livisch aber ri. Auf den Rijenbewohner weist auch der Ortsname Rijenees. Der alte Rijensofen war sehr umfangreich und wurde meist tief in die Erde hineinsgebaut, ebenso wie die alten pirts krahfnis, da in Ermangelung des Mörtelbaues die Seitenwände in der festen Erde eine Stütze sanden Das Gewölbe wurde ebenso wie bei den Backösen im nams durch aufgelegte Steinsliesen ersetzt.

Wärend vermutlich die Rije als Winterwohnstätte diente, mag der nams, wol gleich alt und einheimisch bei den Letten, als Sommer= wohnung gedient haben, wie auch jetzt noch in Libland die vom Wohn= hause abseits liegende Sommerküche nams oder naminsch heißt.

Nachdem sich aus diesem oben geschilderten nams, diesem Urtypus der lettischen Wohnstätte, durch Erweiterung mit der istada das lettische Wohnhaus entwickelte, mag die Rije auch hier als Wohnstätte gedient haben, wenn die häufigen Feuerschäden das Saus zerftorten oder wenn in Kriegszeiten die abgelegene Rije mehr Schut bot. Der Anbau bei der Rije, der peeleekamais kambars wurde auch peluhde genannt, die Kammer für Kaff oder Spreu. Peluhde (M.). Solch eine peluhde stand auch abseits von der Itije, wie es in den zitierten "Wanderungen 1795" heißt: "Biele haben nicht einmal abgesonderte Butten, sondern bloke Scheunen, in denen die arme Familie wohnt."-Spätern Ursprungs mögen zwei Ortsnamen fein: Butka (A. auch Mischan genannt, wol der ältere Name) und Butkuhn (Jostan). Butta (= ruff. будка) ist eine kleine Strobhütte oder Wachthütte; fie diente dem Wiesenwächter, wie sich das beim Gesinde Buhdneek (S. früher Mirki nach bem fumpfigen Ort benannt) nachweisen läßt. - Wenn es in den "Wanderungen" heißt, "die eine Hälfte des Haufes diente zum Hausflur und ift der Aufenthalt mannigfacher Tiere, die hier friedlich bei einander leben", wenn das noch vor 100 Jahren dem Ausländer in Kurland auffiel, wie vielmehr mußte es Hunderte von Jahren früher der Fall gewesen sein. In diesem nicht großen Haus= flur konnte doch wol nur Kleinvieh und Geflügel Plat finden, während das Großvieh in den laidars getrieben wurde, die Pallisadenumfriedung ohne Dach, deutsch Pfahland, um den sich erft später kuhtis, Ställe ichloffen. - Un diese Mitbewohner im und bei dem nams, die Saus= tiere erinnern eine Anzahl von Ortsnamen.

Mit allen indogermanischen Bölkern kennt der Lette gemeinsam die Haustiere: Rind, Schaf, Ziege, Pferd, Schwein, Hund, zu denen später Hahn und Kape kamen. Diese stammen aus der gemeinsamen Heimat und haben die Wanderung des Bolks mitgemacht.

Indem wir den Ortsnamen Bulis, Buleni hier ausscheiden, weil wir gesehn haben, daß er sowol von Letten als Liven als Fischname gebraucht wurde, sinden wir zunächst das Rind vertreten in dem Namen: Wehrschu muischa E. H., Beihof von Kr. Garosen, auch Lopumuischa oder deutsch Greisenhof genannt, dem auch eine lettische Wurzel zu Grunde liegt: krehpes = Mähne. Wehrsis — Ochs,

Wehrfneek (M.); Wehrschu Krug (M.); Wabul (Jrtrum) — schwarze Kuh; Pukas (A., E. G.) liv. puki — Bock. Neben demselben das lettische Aunin (A.) auns Hammel — Schafbock; Lamper (N. B.) lamba liv. Schaf; Ragel (E. G. in N. B. 1850) Schafbock; Kasul (A.) Zicklein, Dem. v. kasa, Ziege.

Das **Pferd** ist vertreten in den Namen: Ihben, 1770, jest Ihbeneek (Stalg.) liv. idi Pferd; Ruhna liv. runa = Wallach, Ruhnu puris; Sirmant (Sessau) Grauschimmel; Dahrga (Sessau) dahrgs Schecke; zwei Kehweet (N. B.) kehwe Stute; Kuhmelinu pława (Stalgen) Füllenwiese. Tschuka (E. G. in A.) "tschuk" Zuruf, mit welchem man Füllen lockt.

Arehpes Arug beim frühern Greifenhof an einem Nebenfluß der Ecau; krehpis — Mähne des Pferdes, aber auch übertragen langes schilfartiges Gras; Sereni feri — fari litt. szeras Pferdehaar der Nähne und des Schweifes, seri—sari—stari—strahlen.

Nihgard (N. B. und E. G. in A. 1708 Mescha Nihgard liv. nikard verrenken; Puttasch (E. G. in A. 1718), putas Schaum der Pferde.

Das **Echwein.** Garos Zuhzin und Akmen Zuhzin (A.) zuhzin = Schweinchen, Zuhku Krug (auch Garos-Krug genannt). Zuhkaufchakalng (A. B.) zuhkaus = Schweinsohr, auch Schimpfname für Hunde.

Der Hund. Kunas (kuna — Hündin), Rudinu kalus (Kr. Bershof) rudinfeh — rotbrauner Hund. Auch im Namen Pinfer (U.) Pinfar vermute ich das liv. pin Hund, ser = Bein, sar — Insel; zwei Pini (Kr. G.), wol auch das liv. pin Hund. — Die Kate. Kaki (N. B.); Kaku kalus (Kr. Bersh. bei Ruden): zwei Runtschi (Kr. Gar.) runzis — Kater.

Der Hahn. Gailen (A.) neben Gaiku muischa (Gailhof), drei Gaidul (N. B.) vom litt. gaidis — Hahn. Der Name dieses Haustieres ist von besonderem Interesse.

Das Haushuhn<sup>1</sup>) kommt aus Indien und ist erst infolge der persischen Eroberung nach Vorderasien und Europa gekommen, zu den Griechen im VI., zu den Bölkern im Junern Europas im V. Jahr-hundert. — Unter diesen europäischen Völkern haben nur Germanen, Slawen, Littauer verschiedene Namen für dieses Haustier.

Alle germanischen Stämme haben Hahn, hana bavon henna, Henne, hon = Huhn. — Die Slawen der westlichen Gruppe (Polen, Tschechen) kogut, kohut, die übrigen Slawen piëten, pietuch. Littauisch gaidys, davon das lettische gailis eine bloße Entstellung; gaidys und pietuch = Sänger.

Infolge dieser verschiedenen Namen müssen diese Bölker schon im V. Jahrh. gesondert gewesen sein. Die Slaven in die zwei sich auch

<sup>1)</sup> Sehn. "Aulturpflanzen und Saustiere".

jonst unterscheidenden Hauptgruppen, da jedes derselben seinen besondern Namen für den damals importierten Bogel gehabt hat. Wären Slawen und Littauer-Letten noch ein Bolf gewesen, so hätte keine so scharfe Scheidung nach Nationalitäten für diesen Namen eintreten können. Der litt. Name Gaidul inmitten der lettischen Ortsnamen, wo gleichzeitig lettische Gail, Gailen vorkommen, zeigt, daß hier ein vorgeschobener littauscher Posten war, nicht weit von den Jostanschen Vatschun, Jahtschun und Rivisschti. Diese wol littauschen Kolonien lassen sich am Flußlauf verfolgen und zeigen, daß zusammen mit anderwärts erwänten littauschen Namen daß littausche Glement doch zalreicher vertreten war, als man meist auninmt. — Mehr an daß germanische hana klingt an daß liv. kana — Hahn, in den zwei Ortsnamen Kaneer (E. G.) kana und jerw = See und Kaneneek (Kensingh.). In diese Gruppe gehört noch: Oka (U.) Gi, auch Kieselstein; Zahlu puris (U. bei Annin), zahlis — Keuchel; Zeepele

(E. G. 1740 in A.) von zeept piepen von Küchlein.

Rehren wir von diesen Mitbewohnern des Bauerhofs, auf die wir im III. Abschnitt über Minthologie noch werden zurückkommen müssen, zum Herrn des nams, der als Gebieter über das Getier und Geflügel hier schaltet und waltet wieder zurück, so müssen wir, nachdem wir sein Hauptgewerbe erwänt, Fischerei, Jagd, Aderbau, Imferei, Gifen= und Holzarbeiten, noch einzelne Handwerke namhaft machen, die dem häus= lichen Bedürfnis dienten, wobei ich absehe von Namen jüngern Datums: Slafter, Glahineek (E. G. in M.). Auch Muhrneek stammt wol erst aus der Zeit, wo Letten und Liven den Gebrauch des Kalks von den Deutschen lernten. Kalkeneek (Al.) ift umgeben von alten Kalköfen im Annenburgschen Walde. - Aelter als diese Namen ift der livische Berman Wifchfer, german liv. Gerber. - Der reiche Lehm= und Tonboden bot dem Töpfer das nötige Material. Die Töpfergeräte mögen von den Sausbewohnern jum eigenen Bedarf felbst angefertigt fein. — Sie zeigen nicht viel Kunftfinn in dieser Branche. Auch die Tonkrüge bei Opfermalen, oder Totenmalen, welche dem Toten ins Grab gelegt wurden und fich in den Zeemaldenschen Flachgräbern fanden, waren einfach; sobald die Gräber aufgedeckt wurden, zerfielen sie meist.

Von Verwendung des Lehms für Töpfe und bei Bacöfen war schon die Rede. — Der Name Podin Töpfchen kommt vor in Pr. Sar. E. S., Podumuischa (Ixtrum.) Intel Podin (jest Dantsichuk Butlar) Intel = Heinrich; dann Reipod (Kulpenhof) zusammensaezogen aus Rein (Reinhold) und Pods, 1718 noch Rein-Bodin.

Wir haben aber auch Namen, welche bezugnehmen auf Verwenbung von Flachs und Hanf, wie auch von Wolle und Fellen für wirtschaftliche Gegenstände als auch für Kleidung. Aus Patuki (Kr. W.), Hanf und Pkauka (U.) Flachsfasern, wurde hergestellt Rekstele, Riegensieb (Kr. W.) oder Gihna (M.) Schiffstau; Maischel (kalns) N. B. maiks, Sac. — Dann aber Kleidungsstücke, so Lamschi (Ar. G.) von lamsis, Weiberfamfol. Die Stoffreste bei ben Zeemal= denschen Gräberfunden lassen die Bermutung zu, daß das Untergewand aus groben Linnen, das Obergewand, ein Ueberwurf aus braunem Wollengewebe bestand, welches zum Teil mit kleinen dünnen Bronzeringen durchwirft war. Das Obergewand wurde nach Lage der Gräberfunde zu urteilen, durch Schulternadeln zusammengehalten; von diefen fielen die Kettengehänge auf die Bruft. Es waren Kreuznadeln aus Bronze mit legierten Silberplatten. An diese Schulternadel erinnert ber Ortsname Abatin (R. B., E. G. 1780) von adata, Nadel, nicht zu verwechseln mit Ahdit (A.) vom liv. ādit — Enge. — Noch zwei Namen, die auf Kleidung Bezug nehmen: Runka N. B. 1780 G. B. Falte an Mannsröden und Wampa (Grünwalde) liv. wamb, Rock. Für die faltenreichen Röcke bedurfte man der Schnallen und Fibeln. So fanden wir denn auch in Zeemalden 1) Broncefibeln in Hufeisenform, welche den Verschluß der einzelnen Teile der Gewandung bildeten. Arm und Hals waren gleichfalls geschmückt. Da waren Armspangen mit rautenförmiger Ornamentierung. Der Hals war umschlossen mit aneinandergereihten chlinderförmigen Bronze-Spiralen. Auf einer andern Stelle, wo einst am rechten Ufer der Na eine alte Begräbnisftätte gewesen sein muß (M. Didul) fanden fich aufgereihte Fischwirbel und Berlenschnüre. Berlen aus Bernftein und blauem Glase bildeten den Halsschmuck.

Die Verwendung von Leder fand sich bei der Kopfbedeckung und zwar wie es scheint, war es eine Lederkappe, besetzt mit Bronze-Spirasen, die auf Darmsaiten gereiht waren; Lederreste fanden sich am Gürtel, der das Gewand zusammenhielt, mit Schnallen und Ringen besetz.— Von der Fußbekleidung war nichts zu finden, sie bestanden wolgleich den dis in die Gegenwart noch benutzten wihses, Pasteln, aus Virkenrinde, die in der Erde rasch vermoderten. — Was uns nicht der Schoß der Erde ausbewahrt, das haben aus alter Zeit Ortsnamen bewahrt. — Da haben wir Sabak, Pussabat (Sessan) sabak — Stiefel; zwei Kaschoś (E. G. in Pr. Gar. und Kensinghof) — Pelz. Zwei livische Ramen haben wir für Schuh und Kandschuh. Gena (E. G. in Pr. Gar. 1781) liv. ken — Schuh und Kindul (E. G. in R. B. 1750) liv. kindas — Handschuhe, woraus das lett. zimds gebildet ist.

Die Altsachen bei den männlichen Steletten haben wir außer den Fibeln, Armringen von Bronze, bereits im Zusammenhang mit den Erzeugnissen der einheimischen Schmiedekunst erwänt. Was den Mann im Leben beschäftigte, wurde ihm ins Grab mitgegeben, so diverse Geräte des Fischers, Imkers, Ackerbauers, vor allem aber seine Waffen.

<sup>1)</sup> Ausgrabungen in Zeemalden 1895.

Die Waffen, die auch Jahrhunderte im Schoß der Erde geruht, künden uns, daß die toten Streiter sie im Leben viel gebraucht im heißen Kampf wider die fremdstämmigen finnischen Bölkerschaften oder die stammverwandten Littauer, aber auch in blutiger Tehde zwischen den eigenen Stammeshäuptlingen. Daß es solche gegeben hat, scheint unzweiselhaft, abgesehn davon, was Sage und Lied melden, wenn wir einzelne Ramen ins Auge fassen, sowol im livischen Idiom als in aistischen (lettischen und littauischen) Sprachen.

Da haben wir ein Livendorf an der Garose Peilis, liv. peil Oberhaupt; Silkord (E. G. in N. B.) das lett. fils, Wald und liv. kuard — hoch, vornehm; dann littauisch Woit in N. B. Sleek Woit und Kensinghof Lehtschi Woit 1780, jest Wait, litt. woita = Dorfschulze. — Patschun (Jostan.) pats litt. Herr. Dann gibts vaar Gesinde (E. G.) Godin (Pr. Gar.) gods — Ehre, Achtung.

Im Gegenfat dazu Negoscha (cf. oben).

Auch die Reimchronik und andere historische Quellen melden von unaufhörlichen Kämpsen an der Semgaller Aa. Aber noch ältere Zeugnisse sind die Namen, welche über die Eisenzeit in die Steinzeit zurückreichen. So Tihka (U.) liv. Til = Keule. Ob Lehzis estn. lets = Beil und Klidsin, von klidsis = Messer das klappert, aus Eisen oder Stein waren, läßt sich nicht entschen, ebenso ob Bose lett. Keule, ursprünglich ein Steingerät gewesen ist. Alte Funde aus der Steinzeit stammen gerade aus dieser Gegend, sowol aus Kr. Garosen, als auch ein besonders schönes und ungewönlich großes Exemplar aus Sosen (Pr. Gar.). Dunkel ist die Deutung des Namens Dimba (U.) eine Wiese. Sollte es ein alter Kampsplatz sein vom liv. timbe, oder lettisch dimba = Gefängnis? — Letteres unverständlich, sür ersteres spricht die Kähe zweier Gesinde Tihka, von denen eins noch eristiert. An Kämpse erinnert Karawihr Kimschun (Kuhenthal) karawihrs = Kriegsmann.

Nicht blos Arbeit und Kampf kennt der Semgaller, auch für Scherz und Frohsinn hat er Sinn. Folgende Ortsnamen mögen als Beinamen für Gewohnheiten und Gigenschaften gedient haben: Skater (Kr. Gar.) = munter, frisch; Raik (M.) flink, schnell; Dantschuk (N. B.) 1780 Danzuk und Danzeneek (oder Widus) vom lett. danzis Gen. dantscha = Tanz; Dimschun von dimscha, einer, der kein Sitzleisch hat; Beika (Kens.) = ein loser Bube; Bahscha (U.) = ein Schwäher; Plepen (Schu) von plepis = Plapperer; Klungsta (Villenh.) von klungstet = hohl tönen in der Sprache, wol Nachahmung eines Bogels. — Buhbulis (Kr. Gar.) ein Unbekannter, Fremder, dessen Sprache nicht verstanden wurde, auch Schreckgespenst für Kinder, vor dem man sich zurückzog; Kanki (R. B. vom litt. rankiti, ranka = roka, Begweiser, der den Fremden durch den un-

bekannten Wald als Weaweiser diente.

Für die Arbeit oder Muße bestimmte der Lette, ehe er von den westlichen Ginwanderern seine Zeiteinteilung nach Stunden kennen

Iernte, seine Zeit, ob Tag oder Nacht, nach Erscheinungen und Lebensäußerungen der Natur (sihmes = Zeichen). Um Tage nach der Sonne. Auf die verschiedenen Namen die mit faule = Sonne zusammenshängen, kommen wir bei Besprechung der Ortsnamen im Zusammenshang mit dem Sonnenmythus. Salgosis (M.) wird wol aus faulgosis entstanden sein, die Zeit der größten Sonnenhiße — Mittag. Für die Nachteinteilung achtete man auf Mond und Sterne. Greeschi = die periodischen Wechsel, Phasen (des Mondes) von greest — drehen, wenden, Awite (A.) halber Wond. Dann auch drei Gestirne:

1) Den Planet Benus Aufeklis (Pr. Gar.) der Morgenstern. Bielleicht, daß das E. G. in Kr. Gar. Wakarit 1770 (wakars = Abend; wakarits = Abendchen, auf Abendstern = Benus hinweist.

Dann 2) die Plejaden und 3) den großen Bar.

ad 2) Das Plejadengestirn finde ich im Namen Seetneek, früher

Seetin (A.), feetinsch = Sieb.

ad 3) Das andere Gestirn fehkihbiji wahgi, den großen Wagen oder Bär sehe ich in dem livischen Namen Kader (4 Gesinde) = Radspeiche und lett. Rateneek (Kr. W.) von rati Wagen, wie der Namen früher wol gehießen hat, ebenso wie Ihbeneek früher Ihbi,

dann Ihbeni und endlich Ihbeneek wurde.

An der Na haben wir dann noch den merkwürdigen Namen Schirwe (Grafenthal). Wenn er identisch ist mit dem estn. sirwe und eine andere Erklärung finden wir nicht, dann bedeutet er Runenfalender. Sine rechte Borstellung, wie derselbe bei den Semgallern oder den andern, den sinnischen Bolksstämmen an der Aa, gewesen sein mag, haben wir nicht. Sin Mesothenscher Wirt berichtete mir von einem Holztäfelchen in seinem Gesinde, in das aus uralter Zeit einzelne Zeichen eingekerbt waren in Erinnerung an besondere Familienereignisse. Diese Reliquie wurde im Gesinde hochverehrt und sorgfältig verwahrt. Die Bedeutung der Zeichen war der jüngern Generation unbekannt. — Sollte das etwa eine Art sirwe — Kunenkalender gewesen sein oder in Erinnerung an jenen in spätern Jahrhunderten nachgeahmt sein, wo man die einstige Bedeutung der Kunen lange schon vergessen hatte?

Die germanischen Bölker, so die Skandinavier, welche die Runenzeichen schon vor dem V. Jahrhundert kannten und mit geheimnisvollen Schriftzeichen die wichtigsten Greignisse auf Stäben einritzten, werden diese Kunft auch den finnischen Bölkern, mit denen sie in Berührung kamen, mitgeteilt haben und so mag, wie dieser Name an der Aazeigt, auch die Runenschrift im Semgaller-Lande eingeführt sein.

Wir haben bei Behandlung des letten Abschnitts das Leben der Leute hier in prähiftorischer Zeit, den Grad ihrer kulturellen Entwickelung nach verschiedenen Seiten kennen gelernt. Das Bild wäre kein vollständiges, wenn wir eine wichtige, ja die wichtigste Lebensäußerung des Volks unberücksichtigt ließen: sein religiöses Leben. — Zur Orienterung auf diesem Gebiet haben wir auch eine Anzal von Ortsnamen, die uns im letten Abschnitt beschäftigen werden.

Das religiöfe Leben ber Semgaller in prähiftorifcher Zeit.1)

Da das lettische Volk bei der geographischen Foliertheit durch Sahrhunderte von finnischen Stämmen vom Meer zurückgedrängt war und abseits von den Tummelpläßen der ältern Kulturvölker ein geschichtsloses Dasein führte, so verdankte es dieser Isoliertheit nicht blos, daß es feine Sprache mehr im ursprünglichen Ruftande confervierte, fondern diese Isoliertheit, aus welcher es verhältnismäßig spät burch Berührung mit eindringenden fremdsprachigen Bölkern entrissen wurde, war auch der Brund, daß fich in seiner Mitte jene religiösen Borftel= lungen länger erhielten, welche das lettische Volk sich als Erbteil aus der Urheimat nach Abzweigung von seinen arischen Brudervölkern bewahrt hatte. Che das Licht des Evangeliums vor 700 Jahren in das heidnische Dunkel hineinleuchtete, hatte der Lette gleich den andern indogermanischen Bölkern die ursprünglich ethischen Momente seiner Religion verschmolzen mit Naturelementen. Um sich das Gute und Böse zu vergegenwärtigen, verkörperte er es; in den Erscheinungen der Natur, im Kampf von Licht und Finfternis, Tag und Nacht, fah er diese Begenfätze. Die Naturfräfte wurden personifizierte, konkrete Gottheiten und anthropopathisch gedacht. - Satte Ruhn in seiner vergleichenden Mithenforschung gezeigt, daß im Veda, "diesem ältesten Riederschlag arischen Glaubens der Schlüssel für manches Kätsel der griechisch-römischen, flavischen, germanischen Minthologie zu suchen ist und uns hier die mythologische Hülle uralter Weltanschauung, die Götter und ihre Taten noch im Zustande des Werdens und den Arnstallisations= prozeß der Naturmythen im Fluß gezeigt", so ist es Mannhardts Verdienst, daß er auch die lettischen Volkslieder und Rätsel einer wissenschaftlichen Untersuchung unterzogen und die Uebereinstimmung der mythischen Naturauffassung bei Bolynestern, Aegyptern, Hellenen, Standinaviern, Germanen, Slaven und Letten dargelegt hat.

<sup>1)</sup> Es liegt mir fern ad majorem gloriam ber alten Semgaller trot eines reichen Namenmaterials einen lettischen Olymp zu konftruieren, wie es Mag. Lautenbach versucht hat in feiner religios-philosophischen Abhandlung "leber die Religion der Letten" (Lett.=liter. Magazin 1901 p. 101 172) mit Zuhilfenahme von alt= preußischem und littauischem Mothenftoff, wo diese drei Bolfer gusammengeschweißt find in eins und man das fpezififch Lettische unmöglich herausschälen fann, ba alle oft so charafteristischen Unterschiede verwischt find. Ich will mich im Folgenden beichränken auf Erklärung ber Namen innerhalb ber Grenzen bes Salgalnichen Rirchipiels und der unmittelbar angrenzenden Gebiete, welche eine mythologische Deutung gulaffen. Diefen Stoff überfichtlich zu ordnen und einzelne Ramen gu erklären bot viele Schwierigkeit und bedarf um somehr der Nachsicht des Lefers und der Berichtigung des Fachmannes, da felbst die Ansichten von Autoritäten nicht überall übereinstimmen und es verschiedene Deutungen lettischer Minthen und darauf bezüglicher Namen gibt. — Dankenswerte Anregung und Belehrung boten mir: Mannhardt "Die lettischen Sonnenmythen", B. Anning Gegwegen "Ber ift Uhfin?" und der lettische Drachenmythus, desgl. S. Bielenftein: "Die Deema dehli" des lett. Bolfsliedes."

Indem er auch auf die Aehnlichkeit der lettischen und finnischen Trastition hinweist, die auf Rechnung der unmittelbaren Nachbarschaft dieser Bölker zu seigen ist und den Ideenaustausch trot der Sprachverschiedensheit beider Nationen bezeugt, zeigt er namentlich in seinem lettischen Sonnenmythus "wie derselbe im Ganzen so genau mit dem altarischen im Veda und dem altgriechischen übereinstimmt, so daß wir in ihm ein ziemlich treuerhaltenes Nachbild der proethnischen, indoeuropäischen Sonnenmythologie vor uns zu haben meinen."

Die nachfolgende Untersuchung hat es nicht vornehmlich mit lettischen Bolksliedern zu tun, die auch zalreich aus dieser Gegend stammen'), sondern mit Ortsnamen, die gleich den Bolksliedern aus derselben Gegend, auch ein Beleg dafür sind, wie religiöse Vorstellungen und mythische Ideen bleibende Denkmäler in den Ortsnamen gefunden haben und aus einer Zeit, wo das ganze religiöse Denken und Leben ein anderes geworden ist, uns zurückersehen in die graue Vorzeit. — Die personissierten Naturkräfte sinden wir in den Ortsnamen als Namen einer ganzen Göttersamilie wieder. Der Donnergott Pehrkon als Lichtspender, die Saule, Sonne als Gottestochter oder auch Saules mahte, der Planet Venus als Gottessohn Auseklis oder der Abends und Morgenstern getrennt als Gottessohn Luseklis oder der Abends und Morgenstern getrennt als Gottessohne, die Dämmerung als Sonnentochter.

Auf diese Namen, die auch mannigfaltige Umschreibungen und Beinamen im lettischen wie livischen Idiom haben, gehen wir jest ein und werden im Gegensatz zur Lichtgottheit, dem Princip des Guten oft in benachbarten Ortschaften Namen finden, welche das Böse Finstere, Dunkele im Kampf gegen das Licht bedeuten.

Da finden wir im Annenburgschen (beim Gaura-Gesinde Deewa Kalninsch und Wela Kakts, die erste Bezeichnung "Gottes Berg" trägt eine Weide, Wiese, die zweite Bezeichnung "Teufelsecke" ist eine Quelle. Charafteristisch ist der Unterschied der Lokalität: Die Anhöhe, der Ort für Gott, das Wasser, der Ort für den Bösen. Das sindet noch später seine Erklärung.

Da die Namen Deews und wels widerholt noch vorkommen, so sei hier kurz die Bedeutung beider Namen erwänt. Deews (litt. dywas) von der Burzel, diw leuchten, also wie oben bemerkt, die Naturerscheinung des Lichts gleich den andern invologermanischen Völkern Feós, zevs, deus, dieu. Gott ist als Vater des Lichts, der Sonne gedacht (von derselben Burzel deena — Tag). Er ist die in der Natur wie im Schicksal der Menschen waltende Persönlichkeit, er ist der Allgott,

<sup>1)</sup> Baron hat für seine Sammlung: "Latwin bainas" I. Bb. aus dem Salgalnschen Kirchspiel im Ganzen 1240 Lieder erhalten und zwar aus Salgaln 21, Annenburg 195, Neu-Bergfried 110; Garosen 121, Granteln 124, Kr. Würzau 123, Mesothen 546; dieser I. Band ift nur der 5te Teil des ganzen Werkes, das ist fein geringer Liederreichtum aus einer Gegend.

der Gott des Himmels, alle andern überragend, Segen spendend, wohin er in poetischer Umschreibung dahinfährt mit seinem Rößlein.

Lehni, lehni Deewinfch brauza Ko kalnina leijâ Deewinam lehni kumelini Lehnas Deewa kanantinas. Ber war das, fo herritt Mit rauchfarbigem Kößlein? Der herbrachke den Bäumen Blätter, Ter Erde grünes Kleehen.

Die Wiesen segnet er, daß es da grünt und blüht, ihm sind sie geweiht. Wezatehwa pława (Mes. Berki) "Die Wiese bes alten Baters" ober Allvaters. Er fteht im Rampf mit dem Bofen und ift ein Welakawej (Zeemalden) "Teufelskämpfer", ein Gesinde an der Na unweit des uralten "Begräbnisses Lihbeefchu" kapi und der Wiese "Elka". - In gleicher Nähe find auch in Rr. Würzan die livischen Ortschaften Jumal, Gott, und Rurat (jest verstümmelt in Runrat), Teufel. Die Stymologie der livischen Namen ift mir nicht befannt. Ich beschränke mich auf die Erklärung des lettischen welns in Wela kakts, Wela kawej und andern Zusammensetzungen, die noch folgen. Der Name steht nicht im Zusammenhang mit wilt = trügen, deutet vielmehr nach Bielenstein auf eine uraltheidnische Mythologie und weist auf den oben bezeichneten Gegensatz von Licht und Dunkel. In alten Beerdigungeliedern wird eine webu mahte erwänt gleich dem littauischen weles. Gestalten der Verstorbenen, welukas - Gespenster, welykas Gründonnerstag, Oftern der Abgeschiedenen. Wenn Paul Einhorn erzält von welu laiks, welu mehnefis = Oftober, da fie Seelen fpeisen, so erhellt, daß well masc. und weles fem. verwandte Wesen sind und daß wels in der Borstellung des Bolks vielleicht nur Gefpenft bezeichnet. Un diese Seelenspeise der abgeschiedenen Geifter erinnert der Gefindename "Dwehfeles", Seelen (Dalbingen). Wir haben noch andere Namen, die an den wels - das Dunkele, Finftere gegenüber dem Licht, dem Guten erinnern.

In Bershof haben wir Wela kalus') und Wela puris (Pr. Ga-rosen zwischen Sosen und Kensinghof "kur sehihdu basniza esot nogrimusi"). Dann Rutkukalus (wela rutki — Schierling, Teusels-rettig).

Ferner einige livische Bezeichnungen für den Teufel:

Ruja (Granteln), der Böse, Wegle (E. E. in Kr. Gar. zwischen Kraukli und Skater) der Gewaltsame; Tigat (Fr. Sessau) der Schlechte und dann vier benachbarte Gesinde Ahsel (Granteln, Pr. Bers. und Frtrum) akali, liv. boshaft<sup>2</sup>). Die gleiche Bedeutung hat das lett.

<sup>1)</sup> Richt weit vom Saules falus.

<sup>2)</sup> Ob nicht der Name Saimi (A.), Saimu falns (Pr. B.) vom lett. saimot, kiv. soim = läftern, auch eine Bezeichnung für den Bösen sein könnte? Die Ortschaften liegen am Wasser. Ct. Saimasee beim Fmatrafall in Finnland.

Pikis (Pr. B.), der Böse, Zornige von pikt zornig werden = litt. Pikulis. Als der Dunkle, Finstere ist er bezeichnet in den Namen Melslauka (eine Wiese bei Annendurg Strihker 1750) — das Feld des Schwarzen und Melupe (Ecau) Schwarzbach, wo der Finstere, der wels haust, ebenso wie Juhdupe aus Jodupe entstanden ist, jods, melnais = welns. Auch der Name Judaik (Sessau) ist aus jods entstanden.

Der Böse erscheint auch in Familienverbindung ebenso wie Deews und Saule. So finden wir hier die Wela mahte oder Semes mahte oder Kapa mahte. In Granteln heißt ein Ort (bei Ansohn) Zeemahtes kapi, verstümmelt aus Semes mahtes kapi. In Messohen Wehrsneef heißt ein Thal Zeemahtes leija — semes mahtes leija. Wir erinnern hier an das, was von weln mahte gesagt war und von weles, Gestalten der Verstorbenen.

Ghe wir wider zu den Namen mit Deews übergehn, schließen wir an die Namen, welche in Verbindung mit welns stehn, die Ortsenamen, welche Bezug nehmen auf den Drachenmythus.¹) Dieser Mythus, der im engsten Zusammenhang steht mit der mythologischen Vorstellung vom Teufel, ist hier nicht unbekannt gewesen, wie uns eine Reihe von Namen beweisen. So zunächst der Name Puhkis, Drache (Bersh. und Pr. Gar.) und livisch Puika (Villenh. und Annenb.), Puikelauf a (E. G.). An diese Namen knüpfen sich viele andere, die wir im Zusammenhang betrachten werden. Wir haben oben von Welaskakts, einem Quell, Welapuris, Jodupe, Melupe gesprochen und gesehn die Verbindung von welns mit Wasser. Diese charafteristische Zusammenstellung sinden wir auch im Drachenmythus dei Erklärung des Namens puhkis resp. Iiv. puika. Derselbe Name kommt fast bei allen germanischen Völkern vor und selbst den sinnischemongolischen Liven und Esten.

In der Udermark kommt der Pūks vor, in Island Pūks, bei Shakespeare Pūck. Der lettische puhkis ist nach Auning abzuleiten von puht, faulen, gleich dem Drachen Bython, den Apollo dei Delphi tötet, von  $\pi v \mathcal{I} \omega$  abzuleiten ist; beide Ramen aber gehn zurück auf die altarische Wurzel pu = wehen, stinken, faulen. Der Puhkis ist immer in Verbindung mit Wasser. Ein kleiner Fluß in Garosen Pujeksliß heißt 1770 Puikuliß, lett. Dem.-Endung vom liv. puika = Drache. — "Puhkis ist der Faulende, auß der Fäulniß Erstiegene, Sumpfgeborene oder auch der Fäulnißschaffende, Verwesunggebärende." Die Puhkischen liegen alle am Wasser, eins neben dem livischen Asal = der Boshafte, ebenso die livischen Puika-Gesinde; puika heißt auch livisch Sumpfmorast.

Der Puhkis macht manche Metamorphofen durch. Er wird zum Ruhkis (Kr. Gar.), Heinzelmännchen, der für die Menschen sorgt und

<sup>1)</sup> Der lettische Drachenmnthus von Anning.

ihnen Segen bringt. Sier hat er seinen damonischen Charafter abaeftreift: dies ift die harmloseste Umbeutung des ursprünglichen Drachen= mythus. — Aber ob er auch in Geftalt eines Bogels erschien!) und labibas puhkis, meeschu, rudsu, driku = griku puhkis (weil er mit Buchweizen gefüttert murde, darauf weift das in der Rahe des Buhku= Gefindes G. G. Griki) oder ob er als Schutgeift auch naudas, firgu, feena pukis genannt wurde - so blieb er boch immer in Beziehung zum welns und ist mit diesem identisch. Er nimmt auch Schlangen= gestalt an. Darauf beutet ber Rame Tichuhifu buris (Br. B.) und Tichuffu falus, bezeichnenderweise neben dem Biti-Gefinde (cf. oben pikis = welns). Tichuhftas, zahme Schlangen, in die fich ber Puhkis verwandeln foll, wurden in jedem Saufe gepflegt und heilig gehalten; fie wurden auch als peena mahte, Milchmutter verehrt und mehrten nach dem Aberglauben der Leute die Milch der Rühe. Daß die Schlange als peena pubkis im Hause gepflegt wurde, darauf mögen die Ortsnamen Beenkahrt und Beenawa weisen. - Die Rühe aber hatten noch einen andern Schutpatron, denn in einem katholischen Kirchenvisitationsprotokoll von 1613 (of. Bd. I. des Archivs f. Gesch. Liv-, Eft- und Aurlands von Bunge von 1857) heißt es: "vaccarum deum vacant Moschel." - Moschel ist muscha Fliege, cf. Lev's ἀπόμοιος der Griechen und han ber Bhilister. Gin G. G. Muschas 1840 stand dort, wo jest die Berghöfiche Schule sich befindet.

Der puhkis kann aber auch andere Gestalten annehmen, als Ogle Kohle — Oglaine (Oglen), als Holzscheit Skaidas (Gransteln), als Bündel Maifchel (N. B.), als Kate — Kakis (N. B.) Kunzis (Pr. Gar.). — Als Bogel Putnu kalns (Pr. Bersh.), als Hahn, Gailis, Gailen (A., neben dem Puika-Gesinde) oder Gaidul (Kulpenhof) die littauische Bezeichnung für Gailis, — als Dseguhse Kuchuck (N. B.). Auch als Wehtra (A. B.), Mahkul (Kr. G.), Tuhle (M.) — Sturm, Wind erscheint er. Diese alle sind angenommene variable Gestalten. — Wenn der Drache dem Menschen dient, fordert er als Preis, daß dieser ihm seine Seele verkaufen und seinen Rächsten grüßen muß: "Welns tawâ firdt, welns manâ sirdt" Aus der Nenge dieser Kamen ersehen wir welch' finstere dämonische Kräfte walteten und das Volk im Aberglauben hielten.

Der puhkis kann endlich auch in der Gestalt des Frosches ersicheinen = nagis. Wir haben die Gesinde Ragel 1780 (jest Nagla) und Nageni (Pr. Gar.) — Der Name Nagis Dem. nagel hat noch jest die Bedeutung "böser Geist." Der Name findet sich auch in der Zauberformel, welche eine kurische Zauberin 1631 nach Kujen gebracht

<sup>1)</sup> In der Sage wird der Bogel vielsach aus der Stadt (Rica) nach Hause geholt, um durch seine Anwesenheit die Kornkammern, Küche oder Keller zu schüßen gegen Feuersgesahr oder Tiebstahl. An diese Borstellung erinnert der jetzt noch als Familienname vorkommende "Rihgas putnis" cf. H. Grüner "Lettische Familiennamen" 1904.

hat, vielleicht aus dieser mythenreichen Gegend an der Semgaller-Aa, wo der Puhkis so verbreitet war. Der Spruch lautet:

Spihdan faki, juhras fakne, nagel! Spihdan, greesees apkahrt, spihd pee koka.

Bielenstein hält Nagel für ein apokopiertes Nagla und meint, daß der Bann zum Festnageln der sliegenden Erscheinung in Beziehung steht. Mir erscheint Spihdan, der Fenerdrache, eine Umschreibung von nagel, dem bösen Geist, dem puhkis, der im nächtlichen Dunkel wie ein stellegendes Feuer, wie ein Irrlicht erscheint.

Neben dem Nagel-Gesinde lag früher das 1850 E. G. Elit eftn.

hellit, hell = fpihdan.

Auch ift zu bemerken, daß bei der Aa Frelichterscheinungen noch jest zuweilen vorkommen. Etwa 6 Werst Fluß abwärts von Nagel und Elit wurde vom Hof Stalgen aus und von andern Leuten, die an der Aa wohnen, im Jahre 1900 ein rasch sich bewegendes Feuer auf dem Fluß bemerkt: "uguns kkrehja pa uhdeni" = das Feuer slog auf dem Wasser. Dasselbe wurde mir vom Kirchenvormund Wehrsneet berichtet, daß nämlich auf der Weza tehwa lahma, unweit seines Gesindes, wiederholt ein Irrlicht bevoachtet worden ist. Jene nächtlichen Lichterscheinungen in Form von hüpfenden Flämmchen, namentlich auf sumpfigem Boden, hat der Volksglaube mit dem Puhkis in Verdindung gebracht. Ihre Entstehung wird durch Annahme einer Entwickelung phosphoreszierender Gase oder von Kohlenwasserstoffgasen zu erstlären versucht. Die seltsame Naturerscheinung konnte nur den sinstern Aberglauben nähren.

Wir haben im Zusammenhang die Namen betrachtet, welche in Verbindung stehn mit welns und puhkis — und hinweisen aufs Böse im ethischen Sinn, aufs Dunkle und Finstere in Naturerscheinungen, das im steten Kampf sich befindet mit dem Licht. Wie bei dem Teuselund Drachenmythus ethische und Naturelemente vereint sind, so auch bei dem sie bekämpsenden Guten und den Lichtgottheiten, die wir im lettischen Sonnenmythus in verschiedenster Gestalt und verschiedenen Benennungen widersinden, woran uns gleichfalls eine große Anzal von Ortsnamen erinnern.

Wir waren am Anfang dieses Abschnitts ausgegangen von dem Lichtbringer Deews im Gegensatz von welns und hatten auf einzelne Umschreibungen dieser Gottheit hingewiesen als wezais tehws, welakawej und andere, die sich in Ortsnamen ein bleibendes Denkmal gesetzt.

Der Segen spendende Lichtgott Deews wird auch in Verbindung gebracht mit der Schicksalsgöttin. Laimes muischa (Glückshof) und Laime (Gesinde in Sessau). Deews und Laime ziehen segnend durchs Land:

"Laime gahja anşu laufu Auşu şfaru mehteliti; Deewinşch gahja rudşu laufu Kudşu rogu zepuriti."

Un Laimes Mantel von Haferrispe erinnert der Ortsname Waltin litt. Haferrispe. An Gottchens Roggen erinnern die häufigen Orts= namen Rudfi. Die Laime teilt Schäte aus cf. Mantas falns (M. Wehrsneek) und Rotkaln (Zohden). Die Laime wird aber auch im oben erwänten Protofoll der fatholischen Kirchenvisitation von 1613 als Beschützerin des Getreides, Zereklin = zeriba, Hoffnung genannt "fromentorum Deum vacant Cerkling". — In driftlicher Beit wird ftatt Laime auch Mahra und Anna gesetht: Mahras falns (Granteln Lauzin), Annas falns (Bershof Burgi). Was von dem Segen durch das Leben schaffende Licht bei der Laime ausge= faat wird, bezieht fich auch auf die Saule, Sonne, welche promisque mit Laime genannt wird. Mahra und Anna find ebenfo Umfchreibungen für Saule, wie laime im letten Grunde eine Umschreibung für Saule ift. - Nicht weit von jenem Unnas und Mahras falns haben wir einen Saules falus (Mefothen Gruhichi) und auf die ichönen hellen Sonnenftrahlen weist der livische Name Imat (A.) und der eftnische Name Illen (A. B. 1705 E. G.) = schön.

Die Sonne wird als anthropomorphisches Wesen gedacht. Sie wird als Saules mahte bezeichnet, "Sonnenmutter", in dem Sinne, wie der Lette von einer juhras mahte, semes mahte, wehtras mahte sprach. Mutter bedeutet in diesen Fällen eine in den betreffenden Elementen oder Beschäftigungen waltende mütterliche Gottsheit die der Erscheinung innewohnende, dieselbe produzierende geistige Macht."1)

Die Sonne steht nicht still, ihre Bewegung gleicht einer Fahrt, Berg auf, Berg ab. Sie fährt mit zwei ninmermiden Rossen (cf. in der nordischen Sage die Hengste Arvakr — frühwach und Alsvidr — allwissend, ebenso die Rosse des Helios oder der Sonnengöttin Surva im Beda). Die lettischen Sonnenrosse sind in den Ortsnamen: Ku=melini (bei Stalgen, Wiese) oder livisch Ihden (Stalgen); Sirmant (Sessau) Grauschimmel; Dahrga (Sessau) Scheck; Kehweet (N. B.), Tschuka (Juruf an Füllen) zu sinden. — Die Kosse sind die glänzenden Sonnenstrahlen in verschiedenen Farben (cf. Sirmant, Dahrga).

Die hellen Lichtstrahlen, welche während der Dämmerung vor Sonnenaufgang beobachtet werden, gleichen auch den Mähnen der Pferde Sereni (Kr. G.) Pferdehaar der Mähne und des Schweifes oder den wild sich bäumenden, schäumenden Pferden, Putaschaumenden (A. 1718 G. G.), putas Schaum der Pferde. — Die Sonne verwandelt sich aber nicht blos in ein Pferd, sondern sie erscheint auch

<sup>1)</sup> Mannhard "Lettische Sonnenmythen". Biele der folgenden Ortsnamen find mir durch seine tiessimnigen Deutungen des Mythus erst klar geworden und ich bin im Wesentlichen seinen Aussührungen bei Ertlärung mir sonst unverständsficher Namen gesolgt.

als Rad, Rumba kalns oder livisch Kader Radspeiche. Die Sonne fährt den Berg hinauf, nachdem sie die Rosse gesattelt: Segli (früher Sedli 1750 Kr. Gar.).

"Heute besattelt die Sonne hundert braune Rößchen, Gieb Gottchen dem Monde hundert Söhnchen als Reiter." "Sonne mit zwei goldnen Rossen Fährt den Kieselberg hinan. Rimmer müde, nimmer schwizend, Ruhen nicht sie auf dem Wege."

Der Name Saules kalns (= Mahres und Annas kalns), auf dem die Sonne ficht, den ihre Roffe hinanftreben, ift die Wölbung des Himmels (cf. Hiob 37, 18); in der germanischen Mythologie der Blasberg, bei den Letten auch der Kiefelberg. Er wird auch Berg der Sonnenblume bezeichnet, weil an ihm die Sonne als Rose gedacht, blüht. Er wächst zu einem Rosenbaum ober weißen Sandberg. Daran erinnert uns der Gefindesname Rose (A. G. G.) von dem das vor= überfließende Flüßchen den Namen Garofis erhalten hat. Bu diefem Bilde gehören auch die livischen Namen Lilit, Lilawa (lüli = Blume, Wafferrose) oder E. G. Bukit. — Auf ihrem Wege zum Berge (zum Simmelsgewölbe) tangt die Sonne: Dantichit (R. B.), Dangineet (E. G.), von denen wir im II. Abschnitt sprachen, mögen auf den Sonnenmythus Bezug haben. Diefer Tanz ift das Spiel der Sonnen= stralen, welche den Boden zu berühren scheinen. Die Atmosphäre, das Luft= und Wolkenmeer, durch das die Sonne fährt, wird bei Schilderung des Sonnenuntergangs im Bolfsliede jum Brunnen oder Quell im Thal, darin sich die Sonnentochter babet, cf. Gesindesname Ihkusch (Quelle) neben einer Anhöhe.

Wie beim Tanz auf die Füße der Sonnentochter hingewiesen wird, so können die Sonnenstralen auch als Goldfinger bezeichnet werden = Seltin (Mesothen). Dieser Name Seltin für Sonne erinnert an die rosensingrige Gos.

Die Strahlen, welche Wald oder Wiese in der Dämmerung streisen, können auch gleichen einem Silbersaum = Sidrabina (Wasserstreisen im Mesothenschen Walde).

Die verschiedenen Bezeichnungen für Boot, Schiff (cf. oben) die wir in mehreren Namen finden, auf das Sonnenboot zu beziehn, in welchem die Sonne durchs Luftmeer dahinfährt, wäre zu weit gesucht, obsichon das Volkslied, das lettische gleich andern indogermanischen, dies Bild oft gebraucht. Dagegen bezeichnet der Ortsname Ahbel und Ahboltin, auch Bumbeer (Jostan) fraglos der Sonnenapfel, indem die Scheibe der untergehenden Sonne dem vom Baum gefallenen Apfel gleicht, der als Sonnenball dahinrollt. Ahbolukalns (Pr. Bershof).

Was das Volkslied uns vom puhrs berichtet, den wir im II. Abschnitt behandelt haben, das wird auch im Sonnenmythus als Ausstenerlade der Saule bildlich verwertet. Das Gold der untergehenden Sonne, welches die Bäume des Waldes mit seinem Schimmer schmückt, ift als Schatz einer Braut aufgefaßt, die gleichsam aus ihrer goldenen

Lade nach der lettischen Hochzeitssitte Gaben spendet. Wir haben das Buhringesinde (A.) am Waldrande und haben früher erwähnt unter den Kleidungsstücken Leelost (großer Gürtel) und livisch Gena und Kindul, Schuhe und Handschuhe; Gürtel, Schuhe und Handschuhe enthält der puhrs.

Ein sehr beliebtes Bild für die Sonne ist endlich im lettischen Bolksliede der Baum mit seinen sich ausbreitenden Zweigen Serent = Sari, fächerartigen Sonnenstralen, welchen auch der Gerstenhalm mit seinen Grannen gleicht.

"Was haft du den ganzen Sommer Denn gethan, du liebe Sonne? Einen Kranz von Rojen flocht ich Um den jungen Gerftenacker."

Im Rahmen dieses Bildes wird der sonst unverständliche Ortsename Meeschu sars — Gerstenzweig erklärlich. Wie die Zweige des Baumes, so werden auch die herabhängenden Ranken des Hopfens Apaki (Kr. Gar.), Kekar (E. G. in Kr. Gar.), auch Flachöfasern — Płauka (A.) gedeutet auf die Sonnenstralen, welche von unten nach oben, von der Erde zum Himmel, gleichsam wie auf einer Leiter hinsufziehen. Die Sonnentochter oder "die zur Tageshelle werdende Dämmerung, welche in den noch weißlichen Morgenhimmel die Rose, die in der Umhüllung des Morgenroths eben über den östlichen Horizont emporsteigende Sonne sät und an dem daraus wachsenden Sonnenbaum bis zur Mittagshöhe emporklettert." (Mannhardt.)

Unter den Bäumen spielt die Eiche die wichtigste Rolle. Sie wird von Perkon zerschmettert, ihr Blut färbt rot die Decke der Sonnentochter, wenn diese sich mit dem Mond vermält oder am Morgen aus dem Brautgemach tritt. Es ist im Bilde das Abendrot und Morgenrot, wenn die Sonne Abends schwindet, Vermählung mit dem Monde, und wenn sie Morgens hervortritt, Vermählung mit dem Morgenstern.

Diese Pehrkons - Eiche: Djol, Djolin, (der Name findet sich wiederholt) wird uns noch in einem andern Zusammenhang beschäftigen.

Wir kommen nun zu zwei Namen, die mit der Saule stets in Berbindung stehn. Saules meita und Deewa dehli oder littauisch Deewo Dukruzeles und Deewo Sunelei. Die beiden littauischen

<sup>1)</sup> Wenn wir eine Reihe von Ortsnamen dieser Gegend im Auge behalten wie Puhkis (Puiks), Aunin Lamm, Ragel Hörnchen, Kajul Ziege, Kasch ok Hell, Pelz, Osol und diese Ramen in Berbindung bringen mit dem lettischen Bolksliede von der Sonnentochter, die ihren Gürtel oder ihr Kleid an den Erchbaum hängt, so könnten nach Mannhardts scharfsinnigen Combinationen, auch im lettischen Sonnenmythus, Spuren derselben mythischen Vorstellung vom Sonnenwidder sich sinden, wie in der griechischen Sage vom goldenen Bließ der Argonauten, das vom Drachen bewacht wird. — Auf diesen interessanten Bergleich genauer einzugehn, würde uns zu weit führen.

Bezeichnungen finden sich hier, was auf das Alter der Namen ein Licht wirft, da wol vor der deutschen Einwanderung die Beziehungen zwischen Letten und ihren littauischen Nachbarn engere waren oder aber im Semgaller Lande mehr Littauischen ansäßig waren, wie wir das im I. Abschnitt bei einer Anzahl littauischer Ortsnamen beobachtet haben. Die beiden Namen: "Gottessöhne und Gottestöchter" finden wir zunächst in Annenburg in nächster Nähe von einander:

Suneli kommt sonst noch drei mal vor (Baros Sunel und Upes Sunel, E. G. und Berghof Sunel) und Dufrngel (Dufrit) hat die lettische Zunge allmälich umgemodelt in Drukischi. - Die Gottes= tochter Dukrit oder Saules 1) meita ist eine Lichterscheinung, die Däm= merung, Helligkeit, welche schon da ift, wenn die Sonne noch nicht über den Horizont emporgestiegen ist und welche noch da ist, wenn die Sonne schon aus dem Gesichtstreis entschwunden ift. Abends verheiratet die Sonne ihre Tochter über's Meer nach Westen, sie versinkt Abends ins Meer, ertrinkt, hängt ihre Krone, ihr Kleid an den Gich= baum, den Pehrkon zerschmettert. Die Krone hat ihr der Himmels= schmied geschmiedet. Den Flammenring, den fie Abends abziht, rauben ihr die Gottesföhne oder er fällt ins Waffer. Da zur Zeit der Dämmerung Tag und Nacht fich berüren, die Abenddämmerung mit dem Abendstern, und die Morgendämmerung mit dem Morgenstern, so sieht die Volksphantasie darin ein Tanzen der Gottestöchter mit den Gottessöhnen. Oder sie rudern das Boot, um die ertrinkende Sonnentochter zu retten oder sie bauen eine Brautkammer für die Sonnen= tochter, freien um fie bei der Saules mahte, stehen mit ihren grauen Röglein vor dem Sause der Saule, dem Saules falus. Ober man sieht sie mit dem Badequaft, Stupe (Br. B.) Besen die Badftube für die Sonnentochter bereiten. Der Quaft ist die Lichtgarbe der aufgehenden Sonne, die aleichsam aus der dampfenden glühenden Badstube hervortritt, vom ausspähenden Freier, dem Morgenstern Aufeklis (Pr. Gar.) beobachtet.

Wärend das Austeilen aus dem puhrs, den Abend darstellte, das Berweilen des Paars im Brautgemach die Nacht, so ist das Heraustreten aus dem Brautgemach der Morgen, die Vollendung der Bermählung, es. Psalm 19, 6.

Diese Freier der Sonne, Gottes Söhne, littauisch Sunelei, welcher Name hier hauptsächlich vorkommt, sind der Abendstern und Morgenstern oder auch als eine Person gefaßt der Aufeklis, der Planet Benus. (Die Zusammenfassung von Abends und Morgenstern.) Diese Gottessöhne Deewa dehli oder Suneli spielen im Sonnenmythus eine wichtige Rolle. In unzäligen Bariationen wird ihr Bild im Bolksliede veranschaulicht, aber auch eine Reihe von Ortsnamen bringen wir mit dieser Vorstellung von den Gottessöhnen in Verbindung:

<sup>1)</sup> Mannhardt pag. 295-315.

Ich nenne die Namen, die hier vorkommen und die wir in diesem Zusammenhang zu erklären haben: Tschiganu lahma (Granteln Rengelneek), Sirmant, Kumeku pława (Stalgen), Irbe (N. B.), Soseni (Br. Gar.), Wehrfneek, Wehrschu krogs (M.), Zauna (M.), Wabul (Jrrum), Behrkon (N. B.), Kalej, Oglumaif (Stalgen); Krehpes (Kr. Gar.); Gruhschi (M.).

Wir haben die Gottessöhne bereits in enger Verbindung mit der

Saules meita (Dufrnt) betrachtet.

Sie reiten mit peleku meteliti (grauem Mäntelchen), ihre kumelini, Nößlein sind silbergrau: Sirmant, Grauschimmel oder scheckig: Dahrga. Da die Gottessöhne wol im Bereine mit andern Sternen als Freiwerber des Mondes erscheinen, so ist die silbergraue Farbe gewält für die Mondstrahlen. Die Rosse bedeuten stets die Stralen. Ihre Kößlein lassen sie in der Goldsoppel, dem goldigen Abendhimmel "kumelinu pława" und stellen die Sonnentochter, die Dämmerung als Hüterin hin. Sie darf keinen Zweig vom Weidenbusch brechen. Sie bricht aber den Zweig und läuft bergab der Nacht zu, d. h. mit ihrem Grau vernichtet diese die letzten fächerartigen Stralen der unter-

gehenden Sonne.

Gine Krone mit filbernen Rändern ist ihr als Lohn versprochen, die ihr der Himmelsschmied Kalej schmiedet. Die Stralenkrone bedeutet die ersten und letzten Stralen des unter dem Horizont ver= borgen aufgehenden und untergehenden Sonnenballs. Sollte nicht etwa ber Rame Behrai, Bergens falns, wol vom eftnischen pärg = franzartige Ropfbedeckung, äulich dem lettischen wainags, die bei den Liven geschmückt war mit roten Bändern, auf die Strahlen= frone der Saules meita bezugnehmen? Diesen kronis legt die Saules meita beim Schlafengehn (Abenddämmerung) unter den Ropf, Morgens fest fie fich benfelben auf die Stirn. - Die Krone wird auch Nachts an den Gichbaum gehängt, ebenso wie der Gürtel des Gottessohnes. Leelostin, der Dorn an der Gürtelschnalle. Gürtel des Aufeklis ift das Abend- resp. Morgenrot, sein Schwert, das ihm die Saules meita bricht, sind die ersten in der Dämmerung emporschießenden Stralen. — Die Gottessöhne, die in Bolksliedern auch "Zigenner" ef. "Tschiganu lahma" (Granteln Rengelneek) wegen ihrer unbekannten Herkunft genannt werden, sehn wir mit ihren dampfenden Röglein, mit denen sie die Saules meita verfolgen, oft in der Nähe des Waffers, cf. Upes Suneli, Garofes Suneli. Der Nebel, der aus dem Waffer auffteigt, wenn die Dämmerung beginnt, erscheint wie der Schweiß, das Dampfen des dahinfliegenden stralenden Rosses, cf. Putas (E. G. in Annenburg 1723). Die fliegenden Reiter berühren mit ihrem Schwert, den emporschießenden Stralen, die Baumwipfel und gerftoren das Fangnet der Baune Pr. B. (Marder, aber auch Bezeichnung für ein durchtriebenes Frauen-zimmer). — Die Gottessöhne mähen das Gras für ihre Rößlein: Gruhichi, (litt. Gruze in Dt.) Wafferschachtelhalm oder Bihla,

Sihku puris (Bersh.) Stachel, Krehpes (Kr. Gar.), Spilwa, Spilweweneek (A.). Alle diese Grasarten werden im Bilde auch für Rohmänen, Rohschweif — Sonnenstrahlen gebraucht. — Es ist das Köhricht im großen Wasser, im Luftmeer, das der Gottessohn, Auseklis mäht, die Gottestochter harkt. Diese Harke mit silbernen Zinken ist gleich dem Besen — Stupa in der Badestube, die vor Aufgang der Sonne in den Simmel emporschießende Strahlengarbe. — Auf der Wiese weiden auch Gottes Gänse, Sosis, Soseni (Pr. Garosen, bezeichnenderw ise in der Nähe eines Welu puris, wie wir die sich bekämpsenden Mächte Deews und welns auch sonst in Namenverbindungen bevbachtet). Die Wildgänse sind Jugvögel, sie folgen vermeintlich der in der zweiten Jahreshälfte scheidenden Sonne dorthin, wo diese ihre Heimat hat, woher sie im Lenze widerkommen. Dort, wohin die Sonne gezogen, singt die Nachtigall des Nordens, die Dseguse (R. B.) Kuchuk, dort grünt von der Sonne geboren der Lauch Kiplok (R. B.).

Die Gottessöhne roden den Birkenwald (ef. die unzäligen Bezeichnungen im II. Abschnitt), mythologisch gedeutet: sie machen die Stümpfe Stubur (R. B.) des zerschmetterten Sonnenbaums im allgemeinen Dämmerungsgrau verschwinden und ziehn nach Deutschland d. h. nach Westen, um von da Morgens sim Osten aufzutauchen und die Sonne herabzusühren.

Wärend sie den Wald roden, fressen gleich den Zugvögeln die wilden Sosis, Gottes schwarze Stiere mit weißen Hörnern das grüne Gras der Himmelswiese, so daß sie gran wird. Wehrschie (E. G. und Krug in M.), Wehrsneek (M.), das gleiche tun die schwarzen Kühe Wabul (Jytrum). Die schwarzen Stiere und schwarzen Kühe sind die hereinbrechenden Schatten der Nacht, welche vereinzelt am Himmel sichtbar werden. Genso werden sie im Veda bezeichnet.

Die Gottessöne des lettischen Mythus in Verdindung mit der Saules meita, die Mannhardt als Morgen- und Abendstern resp. verdunden in dem einen Aufeklis erklärt, will Hans Bielenstein danders gedeutet sehn: als die treibenden geistigen Mächte über und hinter den Wolken; letztere sollen die kumelini, die schämmenden schwitzenden Rößlein sein, die gleich dem grauen Nebel aus dem Wasser aufsteigen. So anstrechend auch seine Deutung des Bildes auf den ersten Blick erscheint, so dürfte dem Bilde doch die Unterlage sehlen, die Mannhardt dem Mythenbilde gibt oder vielmehr die er im Rahmen des ganzen lettischen Sonnenmythus auch sür die Gestalten des Auseklis, die Gottessöhne gefunden hat. Die Unterlage für die lettische Mythenbildung ist in den Bedahymmen zu suchen. Das hat Mannshardt in geradezu genialer Weise untersucht und nachgewiesen, wie die ganze Fülle der Raturbilder zu einer Anzal persönlicher Wesen in

<sup>1)</sup> Magazin 1896, 240 ff.

Beziehung gesetzt ist, "welche als handelnde Persönlichkeiten Gegenstände eines realen Glaubens bilden."

Die Gottessöhne!) können nur Morgen- und Abendstern sein. Das Gesammtbild wird zerstört, geben wir ihnen eine andere Deutung. Dieselbe wird aber um so einleuchtender, wenn wir die lettischen Gottessöhne, Abend- und Morgenstern und die Saules meita vergleichen mit den griechischen Dioskuren, und ihrer Schwester Helena, welche genau übereinstimmen mit dem lettischen Mythus und die gleiche Berwandschaft der griechischen und lettischen Mythen mit den beiden Aevins der Inder, Personisiskationen zweier Gestirne, ins Auge fassen.

Diese interessanten Analogien nach Mannhardt hier darzulegen würde uns zu weit führen<sup>2</sup>), so lehrreich auch der Hinweis auf die altarischen Mythen ist.

Wir haben bereits einige Mal Pehrkon und Kalej erwänt. Die Namen für den Gewittergott und Himmelsschmied finden sich gleichfalls in dieser Gegend. Pehrkon (N. B.), Pehrkon Kugra (U. B., E. G. 1740) pehrkons, Donner. Aber auch Umschreibungen für Pehrkon. Gine solche vermute ich in Duhzmann (Behrsh.) von duhzinat (ef. dukt) donnern oder Rehkute (E. G. bei M. Peelen) von rehkt = brüllen.

Wir haben ihn gesehn als den Zerschmetterer des goldenen Eichsaums. Er tritt auch als Brautführer auf der Hochzeit des Wondes und der Sonnentochter auf.

Mehnestinsch swaigines staita, Ar ir wisas wakara? Wisas swaigines wakara, Anseklina ween newaid. Anseklinsch aistezesa Saules meitas prezidäs. Webnes nehma faules meitu, Kehrkons jahja panakkôs; Kojahdams, atjahdams,

Rofper felta ofolinu.

Die verschiedenen Vorgänge beim Gewitter werden als Verrichstungen der Söhne des Behrkon erklärt.

"Pehrkona tehwam dewini dehli: Trihs ruhza, trihs spehra, trihs sibinaja",

(der Pehrkon hatte neun Söhne, drei schmetterten, drei donnerten, drei blisten).

<sup>1)</sup> Wenn das Volkslied mitunter von mehr, ja 100 Gottessöhnen redet, dann ift der Name des Gottessohnes auf die Sterne überhaupt ausgedehnt, wie andererseits auch die Sterne als Töchter der Sonne und des Mondes genannt werden und diese, wenn die Sonne nicht da ist, Waisen sind, bahreni.

<sup>2)</sup> Cf. Mannhardt, Lett. Sonnenmythen pag. 309-315.

Was wir bei Deews und seinem Segnen der Felder sahen, wird auch von Pehrkon berichtet. Die ersten Lichtblize des Morgens erscheinen als Pehrkous rächender Stral, mit dem er in das Himmelszgewässer schlug.

Daß im Gewitter ein Stein herabgeschleubert wird, ist ein Aberglaube, der tief im Volke haftet, daher der Belemnit, der Stein des Pehrkons oder Pehrkona lode genannt wird — Donnerkugel. Wir hatten nach Dr. Bielensteins "Grenzen" den Gesindesnamen Lode als livischen Namen Luod bezeichnet und im Zusammenhang mit andern livischen Namen (z. B. Kahrum und Karup) schien der Name keine andere Deutung zuzulassen.

Sollte es aber nicht näher liegen Lode als "Augel des Pehrkon" zu erklären? Sie schützte das Haus vor Blitzschlag und die Milch vor Sauerwerden"), ebenso wie auch die hier und da gefundenen Stein= hämmer aus der Steinzeit, denen magische Kraft bei Heilungen zusaesbrochen wurde.

Von dem Pehrkon zu unterscheiden ist der Himmelsschmied Kalej. Wol können viele der so lautenden Gesinde Neugründungen sein, wenn wir aber an das uralte Gewerbe des Schmiedes denken, an die außerordentliche Kunstfertigkeit der alten Schmiede, deren Grzeugnisse in den Altsachen der Gräberfunde uns heute noch Kunde geben von ihren Leistungen, dann werden wir den oft wiederkehrenden Ortsnamen Kalej auch zu den ältesten Ortsnamen zählen missen, um so mehr als die Mythenbildung unerschöpflich ist inbezug auf den Himmelsschmied, der dem Gottessohn auf Behrsons Geheiß Schwert, Sporen, Gürtel — Abende und Morgenroth und der Saules meita Krone (die aufgehenden Stralen) und Ring (— Sonne) schwiedet. Was die Laime an Schähen verteilt, stammt aus seiner Schwiede auf dem Himmelsberge, auch Mantas kalns und Rotkalns genannt, manta Schah, rota Schmuck für Männer und Frauen.

Sein Schmiedefener ift das Abendrot und Frührot. Er schmiedet jeden Morgen von neuem die Sonne. Den herabfallenden Kohlen seiner Esse gleicht der im Morgenrot erglühende Wolkenhimmel, der dann filbern erglänzt im Lichte der Sonnenstrahlen.

"No kaleja kalna ogles birst", die Kohlen rollen gleichsam herab wie aus einem Sack. Sollte der Name Oglumaif (Stalgen) nicht dieses andeuten oder hinweisen auf ogles maisit in der Esse?

Der Himmelsschmied fertigt das Himmelshaus für die Gottessiöhne: Spahrin (Kr. Gar.) fpahrs Nebenform von fpahre Balken. Mannhardt<sup>2</sup>) weist auf die Verwandtschaft dieses lettischen Himmelsschmieds mit dem finnischen Ilmarinen, dem germanischen Wieland

<sup>1)</sup> Mannhardt pag. 294 ff.

<sup>2)</sup> pag. 318-324.

(Welant), dem griechischen Hephaistos oder dem Agni der Veden, mit welchem Namen wol auch verwandt ist das lettische uguns, Feuer.

Wie wir in andern indogermanischen Mythen nicht das Produkt einer Kulturepoche sehen, sondern vielmehr eine allmäliche Entstehung und Ausbildung der Mythen versolgen können, so läßt sich solch ein Werdeprozeß am deutlichsten beobachten in der lettischen Uhsinsage, die Auning-Seßwegen in einer besondern Monographie i dehandelt hat. Es sind in dem Uhsinmythus viele Elemente kombiniert, die wir in den Attributen der bisher behandelten personisizierten Naturkräfte innershalb des Rahmens der Sonnenmythen erwähnt haben. — Die Ortsnamen, die auf Uhsin Bezug haben, sollen dartun, daß diese mythologisschen Vorstellungen unsern alten Semgallern nicht fremd waren. Im Volksliede heißt es:

Usinsch falnā, Tenis leijā, Abi sahka leelitees; Usinsch leelij, behros sirgus, Tenis baltos siweninus Tenis bsina baltu zuhku Taisni kalna galinā; Usinsch winam preti gahja, Usbildinat gribedams. "Kur cedams, Welnswahzit,

"Kur eedams, Welnswahzit, Ar teem selta gredsenineem?" ""Rahk uf tewim teesatees, Sirgs nospehra siwenin."" Uhsing oben, Teuis unten Beide fingen an zu prahlen; Uhsing rühmte braune Kosse Tenis weiße Ferkelchen. Tenis trieb ein weißes Schwein hin Grabe auf des Berges Gipfel; Uhsing ging ihm da entgegen, Und er redere ihn an:

> "Bohin gehst du Schwarzröcken Mit den goldnen Ringelein?" "Komm zu dir, mit dir zu streiten, Dein Pferd hat mein Schwein zer= schmettert."

Der Uhsing auf dem Berge ist die hoch am Himmel stehende Sonne, die sich bereits dem Abend zuneigt (cf. was wir beim Saules kalns und Deewa kains gesehn). Der Kampf des Lichts mit dem Dunkel beginnt, des Tages mit der Nacht, dem Schwarzen, eigentlich welns, dem der Beiname "Tenis" gegeben ist, nach dem katholischen Heiligen Antonius von Padua. Wie an Stelle von mythologischen Namen christliche treten, so auch hier "Tenis" für den "Schwarzen" (welns). "Der Schwarzrock im Tal" = "Melnswahrzit" ist die Nacht. In der Niederung beginnts zu dunkeln. Uhsin und Tenis, Tag und Nacht beginnen zu streiten. Das weiße Schwein, das Tenis den Berg hinauf treibt, ist der silberne Wond, der noch vor Sonnenuntergang zum Himmel emporsteigt. Das sich bäumende Koß des Uhsin (cf. das Koß der Saule) hat das Ferkelchen des Tenis zersichmettert. Der Mond hat durch die Schuld der Sonne einen Teil verloren, (cf. im Sonnenmythus den Ortsnamen Segli — Sattel für Mondsichel).

Uhsting als Ortsname kommt erst vier Meilen von der Aa, im Hof Uhsingen vor, statt dessen kommen aber Umschreibungen vor, wie für welns = Tenis, so für Uhsin, Jahnis und Jurgis. Der

<sup>1)</sup> Auning "Wer ift Uhfin?"

Jahna kalns (bei M. Lakstigal), Jurgen Gesinde (U.). Ist der Uhlin auf der Höhe (kalns), so Tenis im Thal, Garos Tenis (E. G. am Fluß Garose). Die balta zuhka, das Schwein des Tenis ist vielsach vertreten: Garos Juhzin, Akmen Juhzin (U.), Zuhku krogs an der Garose. Zuhkaus kalns (U.B.). Am Tenistage, den 17. Januar kochte man Schweinsohren.

Inbezug auf die Etymologie des Deewin Uhsin erinnert Auning an dem im Rigveda vorfommenden "Dewi Uschas", lichte Morgen= röte und Bezzenberger meint, daß der Frühlingsgott Uhlinfeh etymologisch verwandt ift mit Oftara. Die Grundform des lettern Worts ift ausra = Iitt. aufzra, cf. lett. Verb. impers. auft, litt. auzti von der Wurzel us. Söfr. ush — brennen, sengen, ustar, neben der Wurzel ush findet sich im Söfr. der Rest einer vollern Wurzel vas, aus dem us durch Kürzung hervorgegangen ist (vas aras = Tag). In Kr. Barofen findet fich der Ortsname Austar, (lett. aufteri, Futterkaften), der Rame aber bedeutet dasjelbe, mas auftrs, Sitr. austara, Morgenröte, mithin stammverwandt mit Uhsin. Diesem Licht= gott Uhsin entsprechen auch bei andern arischen Bölkern inbezug auf Namen und Bedeutung der Uschas bei den Indern, Uscha bei den Berfern, Aurora bei den Römern, Ostara bei den Germanen, Ausra bei den Littauern, was bei den Griechen, Voens bei den Slaven. Es ist Aunings Berdienst nach Mannhardts Vorbilde durch Analogien die Bedeutung von Uhlin klargestellt zu haben. Nach Anning liegt dem Mythus dieselbe Idee zu Grunde wie dem Mythus Siegfried -Baldur, oder bei den Griechen Herakles — Avollo oder Krischna, dem Ueberwinder des Drachen Kaliga bei den Indern, Ormuz bei den Berfern.

"Der Lichtgott Uhsing erwärmt die Welt; im Frühjahr sprengt er baher auf seinem Roß von Stein, zermalmt Schnee und Eis, bekleidet die Wälder und Wiesen mit neuem Grün, schafft nicht blos den Pferden, sondern allen lebenden Wesen die zur Lebenserhaltung nötige Nahrung." Die Wirkungen der Naturelemente, die wir oben beim Deews resp. Pehrkon bevbachtet, sinden wir hier variirt resp. kombiniert wider. Im Volksliede heißts:

Uhsinich jahja par falninu Ar akmena kumelinu, Tas atnesa kokeem lapas Semes saku mehteliti.

Ihm wird der Hahn georfert, das Sinnbild des Tageslichts und Eier, das Sinnbild der lebenschaffenden Natur, Araft und Fruchtbarkeit. Daher auch in der Gegend wo der Uhsing verehrt wurde, die zalreichen Namen die auf das Uhsingopfer weisen. Gailen (A.); Gaidul litt. Hahn (R. B.), Gaikumuischa; Sekstin (Pr. Garosen E. G.) Hahnenkamm, Oka (A.) — Ei.

"Schowakar, :,: Jahim brahkit peegukâ, Nesisim Uhsinam Simtu oku upuram". Daß mit der Einführung des Christentums aus dem Lichtgott Uhsin der heilige Jahnis wurde, bemerkten wir bereits. Da er im Frühling den Pferden das Futter schafft und im Bilde als Reiter erscheint, so wurde er schließlich degradiert zum Schutpatron der Pferde. Erinnert sein christlicher Name Jahnis am 24. Juni am Tage der Sommersonnenwende, an den Lichtheros, der im Kampf mit den widerstreitenden Naturmächten gesiegt, so erinnert sein anderer christlicher Name Jurgis an den heiligen Georg und dessen Namenssest, am 23. April an den Reiter Uhsin, der auf dem Steinroß reitend, das Sis bricht und mit seinem Licht und Leben die Erde grünen macht, den Pferden Futter schafft. Noch heute pflegen ihm zu Ehren die Leute zu Georgi keine Feldarbeit zu tun, aus Furcht vor Hagelschlag im Uedertretungsfall; "sirgeem esot kwehtdeena." Die Fluchsormel in der Georginacht lautet:

"Uhsinfch stahwu flaistijas Mana staka pakakâ Nahz Uhsin stalitî Baro labus kumelinus."

Um Jahna wakars, Johannisabend heißt es:

"Nem Jahnit' melnu sirgu Apj hi manu rudsu lauku Ismin smelgas, ismin lahzus Lai aug manim tihre rudsi."

Auch hier sei erinnert wie Deewinsch als Schutpatron des Roggenfeldes im Liede geseiert wurde, of. oben.

Un den degradierten Pferdepatron erinnern die Ortsnamen, wie

Rehiveet, Ruhna, Ihbeneek.

Im Gegensatz zum Uhstrumthus, der heute noch am Johannistage auf die Sommersonnenwende hinweist, findet auch die Wintersonnenwende hier ihre mythische Deutung in Namen, welche darauf bezug nehmen.

Wir finden zweimal den Namen Bluk (E. S. beim Pastorat neben E. S. Clit und Nagel) und Bluka krogs (Kr. Gar.).

Blukis oder bluks, Block, Alok, aber auch nach Ulmann Knecht Ruprecht. Ihn stellte man sich vor mit zottiger Kleidung oder Pelz, mit Sack und Stock. Vor Weihnachten erscheint er und schlägt die ungehorsamen Kinder. Die Vorstellung geht auf die heidnischen Gebräuche der Wintersonnenwende zurück. — Der Knecht Kuprecht — blukis kommt in winterlicher Kleidung in den Pelz gehüllt, schüttelt den Sack, in dem seine Gaben liegen, er ist hart; mit einem Stock schreitet er, vor ihm beugt sich alles in Furcht und Schrecken.

Außer dem Namen Bluk weisen auf ihn die Ortsnamen Maischel kalns mit dem Gesinde Kunga (N. B.) und Kaschok (E. G. Br. Gar.). Der blukis erhält auch einen christlichen Namen Niklaws — Nikolaus, ihm ist der 6. Dezember geweiht. — Klahwforstei (im Ecauschen Walde); Klahschkeni (Granteln).

Bluku wakars heißt in Livland der Weihnachtsabend (nach Bergmann). In Kurland wird jeder Donnerstag Abend so genannt, an dem nicht gesponnen werden darf, weil sonst die Raupen den Kohl verzehren.

Hatten die obigen Namen Bezug genommen auf einen Naturmythus, der sich mehr auf dem kosmogonischen und theogonischen Gebiet bewegte und hinwies auf Erscheinungen der Natur, die zu Gottheiten personissiert waren, so sinden sich auch Namen, die auf einen Tiermythus hinweisen, der vom heidnischen Aberglauben weitergepslegt wurde und trot mancher Analogien bei andern arischen Bölkern, hier sein spezisisches Gepräge trug. So lehrreich es auch wäre, die Berwandtschaft der lettischen Tiermythen mit den ähnlichen Mythenbildungen stammwerwandter Bölker zu untersuchen, so muß ich mir dieses um des umfangreichen Stoffes willen sür eine besondere Arbeit vorbehalten und außer den bereits erwänten Tieren), die ich bereits beim Drachenmythus und andern Orts namhaft gemacht habe, nur noch auf einzelne furz hinweisen, die mit Ortsnamen zusammenhängen.

Sihlen (M.), Didul (M. und Pr. B.) von lett. sihle und liv. did — Meise.

"Sihle leela deewradsite, fawu deenu nepareds", deewredsits = Seher, Wahrsager. Sihle war der Wahrsagervogel, daher sihlet — wahrsagen, sihlneeks der Wahrsager. — Der Meiseruf sollte vorhersagen Glück oder Unglück, Fruchtbarkeit oder Unfruchtbarkeit.

Dasselbe galt vom Dseguse, Kuckuck (N. B.). Er gab Antwort über die noch zu erwartenden Lebensjahre.

Dseguses kumosinfen ift ein Stück Brot oder anderes Egbares, das man zu sich nehmen muß, um nicht nüchtern vom ersten Kuckucksichrei betroffen zu werden.

Zihrul (A.), Lerche spielt im lettischen Mythus die Rolle, wie Odins Rabe im germanischen.

"Zihrulits augsti dieed Pahr wiseem putnineem Deewam gudrs padominsch Bar wiseem kautineem.

Rrauflis (Rr. Bar.), war der Unglücksrabe.

Sofis (Gänse), cf. Deewa sofis — als Zugvögel im Sonnenmythus.

Ehrze (Kr. Gar.), Blattlaus, aber auch eine Person, die Schmerz bereitet, die viel Herzeleid anrichtet.

Zu Verwünschungen wurde auch der Wolf — Wilks und Sakis — Hafe gebraucht. Fluchformel: "kad tew sakis fabaditu".

<sup>1)</sup> Cf über den Schlangenkult, worauf in dieser Gegend, wie oben bemerkt, der Tschuhsta puris hinweist, es. Mag. 1901, pag. 253 und Angelo de Gubernatis "Die Tiere in der inbogermanischen Mythologie."

"Kad tew bagati wilki!" — daß die Wölfe, der Henker dich hole, oder "kad tewi dewini wilki." Der Name Wilzin gehört nicht hierhin (cf. Abschnitt I, wilzin von wilkt, Abzugsgraben.

Wir haben Wilklausch (Kr. Gar.) und Wilkupehraj (Sahlingen), nicht von peret, brüten, also Wolfsbrut, abzuleiten, sondern von pert, schlagen, prügeln, indem man in der wolfsreichen Gegend den Wolf von hinten am Schwanz ergriff und auf ihn losschlug, dis er betäubt hinfiel. Der Wolf sowol wie eine Reihe von Vogelnamen, die früher unter den Ortsnamen schon genannt sind, hatten im Volksmunde und Volksliede spmbolische Bedeutung für die Che und bezogen sich namentlich auf die Raubehe in ältester Zeit, wo die Braut vom Freier mit List oder Gewalt dem Elternhause entführt wurde.

Die Namen, die hier sämmtlich als Ortsbezeichnungen vorkommen, stelle ich gegenüber<sup>1</sup>), I. bezieht sich auf den Freier, II. auf die lihgawina, Braut.

I. Wilks (Wolf)3).

I. Sunis (Sunu puris, liv. Pinis, Pinfar).

I. Jahtneek (Jäger).

I. Raful (Ziege)2).

I. Wanag (Habicht)4).

I. Wehtra (Sturm).

II. Aunin,

II. Uhdris (Fischotter).

II. Zauna (Marber)

II. Wahwer (Gichhörnchen).

II. Lapa (Blatt; Gefinde La= pani).

II. Irbe (Feldhuhn).

II. Zeelawa (Bachstelze). II. Rose (Rose).

In einem Volk, bei dem der Aberglaube so tief wurzelte, gab es natürlich auch Zauberer und Stätten für den Opferkult. Auf erstere weist der Ortsname Mahdscha (die Krons-Würzausche Schule heißt heute noch Mahdschu kkola, so benannt nach einem abgerissenen Gesinde). Mahdscha von mahditees Zeichen machen oder mahdschotees, bich mit Zauberei abgeben.

"Peleki wilki Aifnefa mahminas Baltu aitinu Diffimees pakak! Ja neatnemfim Tad jeb brangi Islamafim."

und das zweite: "Lai bij nagi, kam bij nagi Wanagam ir gari nagi Tas nokahwa zeelawinu."

<sup>1)</sup> Cf. Auftrums 1893, pag. 61.

<sup>2)</sup> Wie viele andere Tiere ihre Schutpatrone haben, of. oben Muscha für Kühe, Tenis für Schweine, Uhsin für Pferde, so die heilige Barbara für Kasul, Ziege. Die Zanberformel lautete: "Ak in schigla kasu Barbele, Ustur manus kasinus."

<sup>3)</sup> und 4) Ich führe nur zwei Volksliederchen an:

<sup>5)</sup> Sollte der Stamm Mahd einen Zusammenhang haben mit "Magier?"

Im Pr. Bershöfschen resp. Mesothenschen, wo wir besonders viele Namen finden, die an den Sonnenmythus erinnern, da war etwa auf der Grenze dieser beiden Gebiete das E. G. Arihschus, littauisch Krucifix, wol zu unterscheiden vom lettischen Krischus Abkürzung von Krischjahn. Das Gesinde stand unweit des Mesothenschen Gesindes Siblen (cf. oben sihle Wahrsagevogel, sihlet wahrsagen); wol möglich, das dei der Christianisierung in einer Gegend, wo ringsherum Puhkis, Tschuhfku, Welaspuris, Asal (cf. oben), so sehr an dämonische, dunkle Mächte erinnerten, ein Krihschus, Krucifix als Siegeszeichen des das Heidentum überwindenden Christentums aufgerichtet wurde.

In derselben Gegend ist Zini (M.) lett. Humpel, litt. zine Ort der Wahrsager, Briefter.

Paika (E. G. in Pr. Gar.), liv. Play, Ort, Versammlungsort, (Opferstätte?) — Fraglos galt als Kultusstätte: Elka, zwei Orte, an der Na, gegenüber dem alten Lihbeeschu Kirchhof, eine Wiese, und gleichfalls eine Wiese im Villenhöfschen (1729 "Elex" geschrieben). Elkz'), altpreuß. alkas, Hailt Hall Heiligtum, heiliger Hain. Elka kalns, heidnischer Opferhügel. P. Einhorn, Reform. Gent. Lett. Cap. Ielka deews "ein Buschgott", elka, Baumkult, Haindienst. Unter den Bäumen des heiligen Hains galt neben der Virke nach dem Volksliede namentlich die Eiche, o sols als heiliger Baum, der dem Pehrkon geweiht war (cf. im Sonnenmythus Pehrkon als Zerschmetterer des Eichbaums). Daher der hier vielsach wiederkehrende Gesindesname Osolin, lid. Tamin.

Der Name Osolgail (A.) erinnert an das Opfer des Hahnes, das Pehrkon unter der Siche dargebracht wurde. Im Volksliede wird die lihgawina aufgefordert zur Teilnahme am Opferkult im heiligen Sichenhain:

Tizi Deewu lihgawina, Ci ofołu bajnizâ, Wifi łaudis tewi teiza Bej Deewina djihwojot.

Die heilige Pehrkonseiche durfte nicht gehauen werden, daher die Bitte:

Ai tehtini, ai tehtini, Glaba muhfu ofolinu! Kur fakurfin uguntinu Pehrkonifcha tehwiname? Ach Bäterlein, ach Bäterlein, Schone unfere Giche boch Wo follen wir die Feuer machen Unferm lieben Bater Perkon?

Die alten, einst aus heiliger Ehrsurcht verschonten Eichen finden wir jett noch häusig bei lettischen Bauerhösen. — Da Pehrkon mit seinem Blitz der Lichterzeuger und der Feuergott war, so galt ihm zu Ehren der Feuerkult im heiligen Hain, Elka. — Bielleicht, daß auf den Feuerkult der Ortsname Pudscha (zwei Gesinde in Annenburg

<sup>1)</sup> Mag. 1905, pag. 116.

und E. G. bei Authof an der Aa) hinweift. Pudzu liv. feiner Abfall, abgeriebenes, putt zerkrümeln, pu, Baum, Holz. Merkwürzbigerweise heißen auch bei den Hindu Pudschas die Opferstätten und Scheiterhaufen, auf denen Witwen verbrannt wurden.

Neben dem G. G. Budichas lag das G. G. Raman.

Es könnte vom liv. rama, abgeleitet sein; dafür spräche die Lage am Fluß, aber liv. rama ist fraglos vom deutschen "Ramme" ent'ehnt.

Näher liegts daher Kaman als lettischen Namen aufzufassen; ramana = ramawite, ramawina, ramanina im Bolksliede?) "Freistätte, Aspl., Zusluchtsort im heiligen Hain, wie im griechischen Tempelsbezirk"

"Saulite, maisite, Tur bahrina ramaninas"

cf. ramit, ramdit beruhigen, beerdigen. Zu dieser Deutung vom Kaman würde stimmen, daß beim E. G. Pudscha und Kaman ein alter eingegangener Begräbnisplatz auf einer kleinen Anhöhe vor dem jetzigen Hof Authof sich befand, der zuletzt noch 1812 von den Preußen benutzt ist, obschon er von 1770 an von der Umgegend nicht mehr als Begräbnisplatz gebraucht wurde, wie das Fehlen dieses Begräbniserts im alten Kirchenbuch erweist. — Da nun Pudscha und Kaman nebeneinanderlagen, der erstere Name auf Keste von verdranntem Holz (beim Opfer) und Kaman auf Beerdigung (resp. Ushl der Toten) hinweist, so liegt die Bermutung nahe, daß beides an einer Stelle kombiniert war, nämlich Opfers und Begräbnisstätte, welche Unnahme durch die Zeemaldenschen Gräberfunde bestätigt wird, wo einmal Aiche und Kohlenreste bei den unverdrannten Leichnamen als auch Tongefäße, die beim Totenmal gedient hatten, gefunden wurden.

Che ich auf diese zurücksomme, möchte ich inbezug auf Begräbnissstätten noch eine Vermutung aussprechen, die mir der Ortsname, Kauki (M.), Kaulin (Jostan, A. B.) oder Luhden (M.) livisch lūd — Knochen, nahe legt. — Genannte Ortschaften liegen am Flußuser, könnten mithin auf Fischgräten (Kauli) weisen, könnten aber auch Knochen von Opfertieren oder in allerältester Zeit verbrannte Menschensleichen sein, oder aber auch nicht verbrannte Leichen, sondern in der Erde bestattete. Letteres ist das Wahrscheinlichere, da meist am erhöhten Flußuser Begräbnißstätten lagen. So besinden sich alle ältesten, längst eingegangenen Begräbnißplätze am Flußuser, was mit der ursprünglichen Siedelung längs dem Flußlauf zusammen hängt. Was die Namen "Kaulini" betrifft, so vermute ich, daß diese Kamen auf die ältesten Begräbnissstätten weisen, vielleicht auch vers

bunden mit Opferstätten.

<sup>1)</sup> Sollte in Lettland Pudschas dasselbe gewesen sein, mas in Indien, dann würde der Name Pudscha uns hinweisen auf die altarische Wurzel pu, weben, stinken, faulen, ef. Puhkis.

<sup>2)</sup> Mag. 1905 pag. 159.

Außerkirchliche Begräbnisstätten hat es in Lettland ohne Frage gegeben, was erstens erwiesen wird durch die häufig sich sindenden Skelette unmittelbar beim Gesinde, oft ausgegraben bei Neulegung eines Fundaments und zwar merkwürdigerweise beim oder hinter dem alten laidars, Pfahlland; zweitens hat es außerkirchliche Begräbnisse geben, noch dis in die Zeiten Paul Einhorns, der von dem Begraben der Leichen in den Wäldern "im Busch", an ungeweihten Stätten redet. —

Gine Reihe von Kirchhofsnamen gibt uns in ihrer Deutung Hinweise auf die Vorstellung vom Tode. So zwei gewiß sehr alte Namen: Dwehfeles, "Seelen" und Daudswahrti,") "viele Tore".

Die Seelen der Verstorbenen haben nach einer alten Auffassung ihren Ruheort in der Finsternis des Nachthimmels; das ist der "dwehkelischu naminsch", das Häuschen der Seelen:

"Ne ta swaigsne wifu nakt, Kas uslehza wakara; Us pusnakti eelihgoja Dwehselischu naminä." "Nicht die ganze Nacht ein Stern ist's, Der da Abends hell erschien; In der Seelen Häuschen schwankte Er hinein um Witternacht."

Zum Häuschen der Seelen hat die Sonnentochter, Saules meita (die Dämmerung), den Schlüffel. Sie schließt auf die Tore, damit die arme müde Seele eingehe zur Ruhe.

"Soules meita, Saules meita Dod man kapa atflehdfinu, Lai es waru kapu flehgt Preekfch ta weena bahlelin." Oder: "Bormittags führt mich zu Grabe, Führt mich nicht am Nachmittage, Denn Nachmittags schließen Gottes Kinder zu die himmelspforten (— Daudswahrti). 2)

Im Dwehfeku nams hat die Seele Ruhe. Auf dieses Ruhen, Schlummern deuten paar Namen:

Tuzis (brei E. G.) gegenüber dem alten Lihbeefchu kapi, liv. tuz — schlummern; Grehtschi, vom Berb. gretschalat, schlafen, schlummern; mern;

Migal, von miga, Lager, migt, schlafen;

<sup>1)</sup> Auch daudswadi genannt, "viele Netze" es. das biblische Gleichnis vom Netz und den Fischen. Der erstere Name scheint jedoch älter zu sein "Dauds= wahrti".

<sup>2)</sup> Nach Kohl befindet sich das Land, wohin die Seelen nach dem Tode zurücksehren, um, nachdem sie den glatten hohen Him melsberg erklettert haben, eine ewige Glückseligkeit zu genießen, im Often, daselbst, wo der Palast der Sonne liegt. Cf. Mag. 1901, pag. 179.

Bielleicht daß auch der alte Name Meera kalns (Granteln) auf diesen Berg der Ruhe weist, während Kahrtawu kalns (Galgenberg, Bershof) in einer spätern Zeit so benannt ist. Auch Slugeenu kalns (Pr. B.) bedeutet der Berg, wo der müde Erdenwanderer seine kluga — klogs, Bürde, Qual, Plage los wird und ausruht.

Tuhle (M.), liv. Wind, = lett. Wehtra (A. B.) — Sturm, das Berhauchen des flüchtigen Lebens. Die Tüle, oder Wehja mahte wiegt mit der Tanne die jungen Eichhörnchen im Neft, die Müden aber in ihrem Schoß.

Es wird an eine Fortexistenz der Seele gedacht, an eine Seelenwanderung. Bedeutsam ist auch für diese Auffassung der Name des alten Begrähnisses: Greefchi, die periodischen Phasen, Wechsel des Mondes. Das Bild des abnehmenden, schwindenden Lebens und des zunehmenden, sich verjüngenden Lebens.

Der Aufenthalt der Seelen ift gedacht, wie wir eben bemerkt, am Nachthimmel, den die Saules meita aufschließt, aber auch unterm Brabeshügel, unterm Rasen welens, wo die welu mahte, die Gestorbenen litt. weles aufnimmt. Diese welu mahte haben wir auch als semes mahte kennen gelernt, desgleichen den Berg Zeemahtes kapi).

Zunächst an die Grabform erinnert der Kirchhofsname Ahpschut (N. B.), ahpfis — Dachs, das Grab — Dachshöhle.

An die im Grabe Verwesenden erinnern die Namen der Begräbnisse:

Dreeschken von dreegat, fränkeln, quiemen, dreewigs schreckbar; Truna = Truhdi, Moder, Berwittertes; Anites liv. Gras, das welk wird; Dabischi, daba, Natur, die böse (fündliche?).

Wie an die Saules meita, so ergeht an die Semes mahte die Bitte zu öffnen das Seelenhaus:

Waj, luhdjama, Semes mahte, Dod man kapa atjlehdfinu, Lai es waru kapu flehgt Breekkh tas wezas mahmulites.

O, du Semes mahte, Gib mir das Grabschlüsselchen, Daß ich könnte das Grab schließen Für das alte Mütterchen.

Die semes mahte oder welu mahte wird als Stammmutter des Geschlechts im Ahnenkult zur Seelenspeisung vom Hausherrn einzeladen, mit den welini sich einzusinden. Weli Geister der Verstorbenen, = gari, dwehkeles, weleneeschi, Grabhügelbewohner, semliki, in die Erde Gelegte, auch urgutschi, Gruftbewohner, oder pauri, kauki, kaukis = Kröte oder Mönch, Schwarzsöpschen; kauki = Schwarzmänner, Seelen der Abgeschiedenen. — Die Aufforderung lautet:

Nahzi, nahzi welu mahte, Ko par meegu behdajees! Utradifi beefu putru Gara galda galinâ.

Die semes mahte wird reichlich beschenkt mit Speise, damit sie die Toten wol bewahre. Zu einer bestimmten Zeit des Jahres fand den Abgeschiedenen zu Ehren unter Anrusung der welu mahte ein Festessen ihr statt. Noch Baul Ginhorn berichtet in der ersten Hälfte des

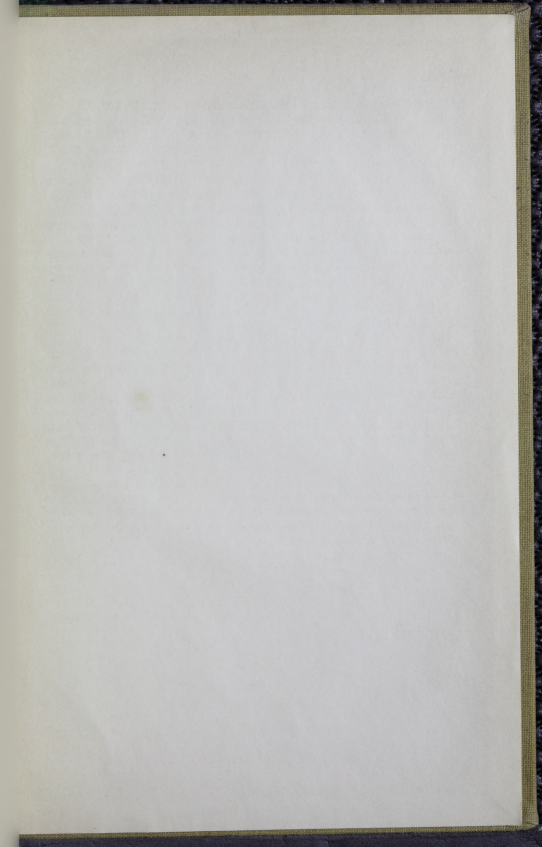
<sup>1)</sup> Cf. Der Kirchhofsname Stalgat, Stalgus, der Lederbiffen liebt.

17. Jahrhunderts von diesem "Seelenspeisen", im Monat Oktober, daher "wełu mehnefis". — Dieses Fest dehnte sich oft vier Wochen lang aus. Das war der weła laiks oder semlika, nicht wie Ullmann diesen Terminus übersetz "heidnischer Opfertag", sondern semliku mehnesis, der Monat der in die Erde Gelegten (semliki).

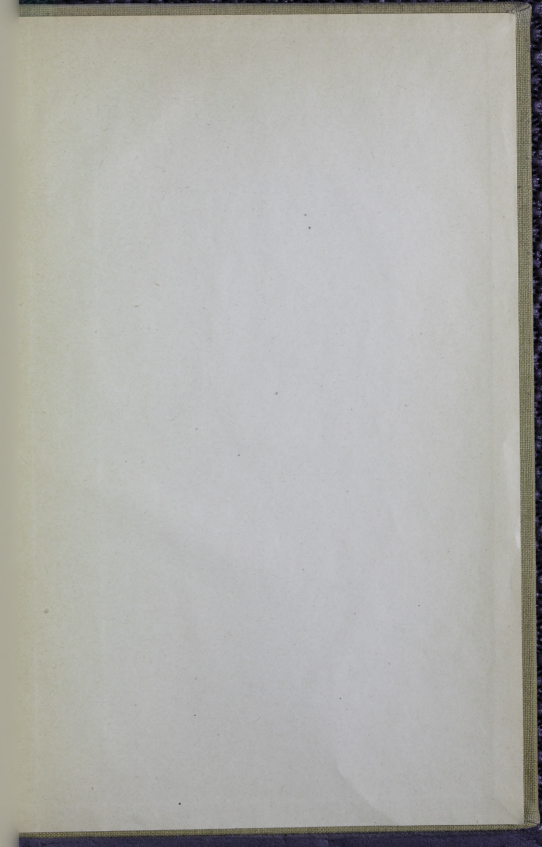
Die Speife, die hauptfächlich inbetracht fam, war, wie jenes Bolfslied zeigt: "beefa putra" aus Buchweizen, grikis (cf. oben den Zusammenhang Brikis und Puhkis) und noch häufiger aus Gerfte. Un diefe Seelenspeife, die Gerftengrütze erinnern die vielen Ramen: Butrin, Salputra, Saldputra, Butrelle, in verschiedener 3ubereitung, mit Salz, süßer Milch oder Buttermilch. — Wenn Paul Einhorn bezeugt, daß seiner Zeit die Leute "die Verstorbenen gespeiset, welches dann im Herbst hat geschehn muffen, da man aller= hand Vorrat an Effen und Trinken genugsam haben kaun", und "daß dieselben diesen Gebrauch und heidnische Weise so pertinaciter in Acht genommen haben, daß fie auch noch diese Stunde nicht wol davon abzubringen fenn", - fo gilt als unausrottbare Sitte aus grauer Vorzeit noch heute die Gewohnheit, daß schon an der Kirchhofspforte nach beendigter Bestattung dem Branntwein zu Ehren des Toten eifrig zugesprochen wird. — So reichen heidnische Sitten bis in die Begen= wart und der Aberglaube hat festere und tiefere Wurzeln als der äußere Firnis von Bildung. — Bleibt auch der Aberglaube, manch' schöne Sitte aus alter Zeit schwindet. Wo aber Volkssitten bem modernen Nivellierungsspstem endlich weichen, wo der materialistische Beitgeift nicht achtet auf enthüllte Graberfunde, die Runde geben über Land und Leute in ältester Zeit, wo das Volkslied, das einst als heiliges Erbe aus der Bäter Zeit so eifrig gepflegt wurde und allenthalben erklang über Berg und Thal, über Feld und Flur, jest immer mehr verstummt, da follten noch die Stätten, wo unser Fuß wandelt, mit ihren fast täglich an unser Ohr klingenden Namen den flüchtigen Wanderer mahnen:

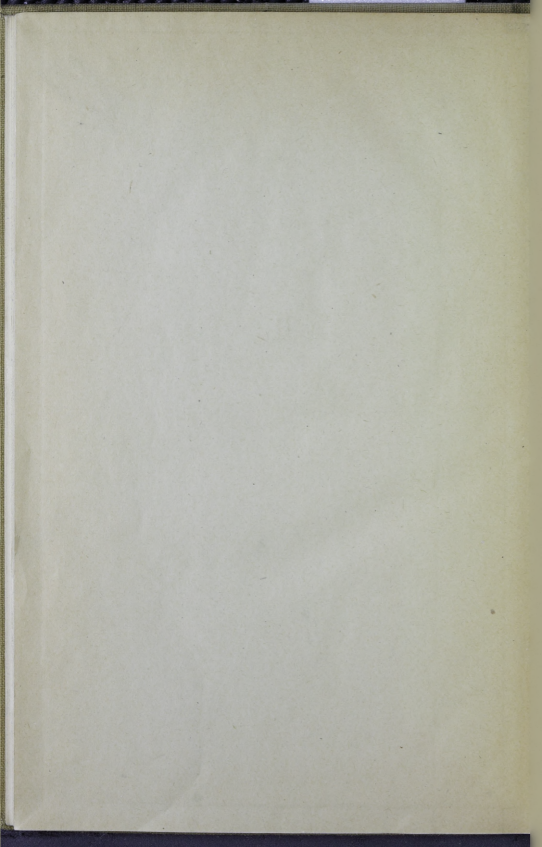
"Memoriae manda nomina!"











LATVIJAS NACIONĀLĀ BIBLIOTĒKA
0309044509